#### CHAPITRE III

#### DU COTE DE LA KABBALE JUIVE

### Table des articles

Article 1 : Clémence, Rigueur, Miséricorde

Article 2 : La Kabbale juive

Article 3 : Le nombre 13 et les Noms divins

Article 4 : Les séphiroth

Article 5 : Eurythmologie kabbalistique

# ARTICLE 1 : Clémence, Nigueur, Misériconde

(creature

opère une

Lorsqu'Il communique quelque chose de sa vie surnaturelle à création hitmaine, Dieu qui étant amour, est Ini-même la grâce incréée, 🗪 effusion de marice en cette créature, sans mérite aucum de celle-ci. Dieu donne ; et, comme cette grâce est produite de rien, on la dit grâée. Les theologiens insistent sur ce point que l'amour commun que Dieu porte tous les êtres créés, et par lengel ces êtres jouissent de leur nature, n'est pas la grâce : celle-ci est un amour particulier par lecuel Dieu élàve l'homme,feit à son image et à sa ressemblance, au-dessus de sa condition naturelle, afin qu'il puisse participer à la vie divine, c'est-à-dire à la gloire. divine a été accordée, après la chute d'Adam, à Adam et à sa postérité à cause des márites infinis du Christ ; elle n'a donc jameis manqué depuis Adam et, a fortiori, après l'incarnation du Verbe. Ne considérant la grâce que sous son aspect de don sanctifiant, on la divise en grâce actuelle et er grâce habituelle selon qu'elle est "accidentelle" ou "permanente". C'est cette dernière qui rée se la participation de l'homme à la surnature divine et en fait un fils "adoptif" de Dieu, un frère du Christ ; tandis que la première se borne à incliner l'âme humaine à des oeuvres salutaires. L'essentiel est de bien comprendre que l'homme dens une incapacité totale à s'élever de lui-même jusqu'à Dieu, l'un appelle grâce ce qui est accordé à t pt effet, et sans que cela lui soit dû : la grâce est un don gratuit, et cela ne peut être pleinement compris que là seulement où Dieu est conqu comme personnel et, par conséquent, comme une Trinité de personnes (1).

Cct

2. Une cobjet est l'histoire muthmée; mais nous ne pouvons le considérer convenablement qu'après l'avoir situé dans les perspectives du gouvernement divir. Dieu gouverne le monde (et, nar monde, j'entends l'ensemble des hommes, passés, présents et à venir, ainsi que le cosmos dans toute son extension spatio-temporelle) et le conduit providentiellement à sa destination finale supra-temporelle. Il se trouve en Dieu créateur un dessein éternel, conqu dans le Verbe et dont il veut la réalisation. Ce dessein se trouve déjà accompli dans le monde du ciel, le monde des anges; il est en voie d'accomplissement ic: bas, avec le concours des anges, aussi bien des anges fidèles que des démons; parce que le bien humain, dit saint Thomas d'Aquin, vient aussi, indirectement, des mauvais anges par les épreuves et les contrariétés qu'ils font subir, - de

<sup>(1)</sup> L'Illumination du coeur, deuxième partie, chap. IV.

[19] Injusting of the Aderque faut Vivitiation, in hit, it properties the faut of the properties of

sorte qu'ils ont encore, de cette façon, quelqu'utilité dans l'ordre du monde ( La grâce que prodigue le Très Miséricordieux entre dans ce gouvernement ; seulement la grâce n'est accordée qu'aux hommes pris individuellement. Elle ne peut âtre qu'une invitation que l'homme accepte ou refuse ; dans certains cas, elle agit avec une violence qui submerge l'homme : c'est cette violence qui foudrous littéralement Paul sur le chemin de Damas, comme nous le rapportent les Actes (IX, 1 à 30).

dont

Or, très en dessous de l'ordre de la grâce, le monde est administré selon l'amour commun que Dieu manifeste à ses créatures, par un ensemble de dispositions des l'application est confiée aux anges et dans lesquelles toute oréature est prise.

Sans doute faut-il, pour commencer, montrer qu'il existe une analogic

relivent

entre les deux grandes lois qui régissent la nature et les lois, plus mystérieuses, qui règlent les rapports de charge être humain à Dieu et qui, de la grâce. Si je considère la \$\frac{1}{2}\$\$, le cosmos infrangélique dans toute son extension, son existence me paraît assurée par deux grandes lois. La première est une loi d'expansion centrifurge par laquelle les choses tendent à d'écartor les unes des autres, à se diviser, à se multiplis pour enfin occuper la totalité d'un certain lieu physique, dont l'espace est un aspect. Cette expansion a un caractère généreux créateur ser ; nous pouvons la concevoir comme l'effet du déploiement des multitudes indéfinies de possibilités, et par conséquent, comme la venue à l'existence du multiple à partir de l'un. Pour désigner ce mouvement solon la diversité de ses pouvons pouvons encore faire usage des expressions "épanouissement cetabatique", "développement", "évolution", "déroulement".

modulitin.

hrescut)

rien.

on illimitée qui à elle seule re contraction centripète par laquelle les choses tendent à se rassembler et à s'unir. Cette rétention est restrictive ; elle contrarie l'élan catabatique ; aussi a-t-elle, tout d'abord, un caractère mortifiant, muisquelle le multiplication proposed des choses et les enferme dens des limites déterminées. Pour désigner ce second mouvement

le dessein d'un Dieu créateur, ce mouvement cata hatique ne saurait être

loi qui équilibre la première et, dans toutes sortes de direction (

illimité : nécessairement, il doit être au contraire fini. Le cosmos, même

promis à participer à la gloire divine, est fini. Il y a donc une seconde grane

<sup>(1)</sup> Somme théologique, 19, quest. 64, art. 4, respondec.

selon la diversité de ses aspects, nous province de confessions l'repliement anabatique", "enroulement", "enveloppement".

with lin ait exprimees

deficient

Le peu qui nous reste d'Empédocle montre que ce penseur was avait 4. compris ces choses, encore que d'une manière incomplète et dans un langage ine. "Dans la mesure où l'Un maît du Multiple et où de nouveau, par la décomposition de l'Un. le Multiple se constitue, dans cette mesure il apparaissent et ne durent pas. Mais dans la mesure où ce changement perpétuel ne s'arrête pas, ils subsistent toujours dans un cycle immuable" (1). L'Un est Amour : l'Amour rassemble et est pacifique ; le Multiple est Haine ; la Haine disperse et est belliqueuse. Voilà ce que dit encore Empédocle. Cependant, y aurait-il des êtres sans l'acte crésteur de l'Amour incréé ? La vérité est qu'il n'y a pas une expansion créatrice et généreuse : une contraction mortifiante et destructrice, (ni, surtout, répétition indéfinie de ce cycle et encore moins "éternel retour" que Dieu est créateur par ses deux mains, de Clémence et de Rigueur, et que sa création, le produ de son acte créateur étermel, sers, à la fin, un équili bre éternel, une gravite tion éternelle. Nous allons voir cela un peu plus loin.

L'idée que les mouvements expansifs et contractifs alternent est juste ; celle que les chores sont produites par un expir répondant à la description du premier mouvement, puis résorbées par un aspir répondant à la description du second, est fausse (2). Il est vroi que les deux mouvements alternent, et qu'ici-bas la mort quit la naissance et, la naissance, la mort ; mais si la nature, dans son état actuel, nous présente cette alternance de vie et de mort (3), il ne s'agit que d'un état transitoire qui est appelé, à la fin à être transcendé par la prédominance de la vie sur la mort, de l'affirmation sur la négation, dans un état équilibré des deux tendances stabilisées dans une gravitation où l'expansion centrifum sero limité avec une juste mesure par la contraction centripète, celle-ci étant "couverte" par celle-lè.

<sup>(1)</sup> Frament 28.

<sup>(2)</sup> René Guénon, Le Grande Triade, op. cit., pp. 44 et 45, expose que double spiration, c'est l'expir et l'aspir universels par les cuels sont produites, relon le langage taoiste, les "condensations" et les "dissipations".

<sup>(3)</sup> Ces deux composantes du devenir sont la γενεσις et la φθορι d'Aristote, La génération et la corruption, commo cause du chargement

Cet état de vie équilibrée (1) où ce qui était néfaste par son caractère restrictif exercera seulement la fonction limitative en l'absence de laquelle il n'y aurait pas de création, - cet état, dis-je-, sera acquis à jamais par les épousailles théocosmiques du Ciel et de la Terre, c'est-à-dire plus universellement encore, de Dieu et de sa création totale. Si l'occasion nous en est offerte, nous reprendrons ce thème pour le développer plus amplement. Mais déjà cette perspective, où l'expansion "couvre" la contraction par l'age sans que cette dernière soit le la va nous permettre de comprendre, par une transposition analogique, quelque chose de beaucoup plus essentiel.

abolie,

- 6. L'on dit symboliquement que Dieu a deux mains, une main de Clémence et une main de Rigueur (2). Ces deux mains sont créatrices ensemble, bien qu'elles paraissent opposées. Par sa main de Clémence, Dieu donne la vie à des myriades de créatures, dont la plus haute est l'homme qui les résume toutes ; et, ainsi, les créatures sont douées d'une vie expansive et exubérante. Mais cette expansion doit être limitée, sans quoi il n'y aurait rien qu'une expansion désordonnée et insignifiante. L'équilibre du cosmos, dans son état actuel, et c'est un équilibre instable qui tend vers un état définitif de stabilité, exige l'action de la main de Rigueur, qui limite l'expansion en apportant la mort, là où il le faut, et quand il le faut. Si le cosmos n'était pas couronné par l'homme, vie et mort alterneraient indéfiniment, et cette alternance n'aurait aucun but. Mais le cosmos a été créé pour l'homme, et l'homme a été créé pour Dieu. Maintenant, l'homme est assujetti à la loi d'alternance (il naft pour mourir), conséquence de la faute originelle. Mais le dessein du Très Miséricordieux, et dès l'origine, est d'élever tout homme de bonne volonté au plus haut degré dont sa nature est capable et, en effaçant toute trace de la faute originelle, de le faire accéder à la gloire en l'unissant à lui. A cette œuvre de salut universel, - car le cosmos tout entier sera saisi dans ce salut, concourent également les deux mains divines.
- 7. La main clémente crée l'homme et le laisse agir. Mais l'homme déchu fait le mal. Alors la main rigoureuse s'abat sur lui, comme une main de justice. Il n'est même pas nécessaire que l'homme ait fait le mal selon le monde pour que la main rigoureuse se saisisse de lui. L'homme

<sup>(1)</sup> Le système solaire est une image de cet équilibre gravitationnel auquel la Nature entière, dans toute son extension spatio-temporelle, est conviée.

<sup>(2)</sup> D'après le <u>Talmid</u>, Dieu a deux sièges : celui de la justice rigoureuse et celui de la miséricorde. A ces deux sièges correspondent, dans la tradition islamique, la chaise et le trône, et la division des noms d'Allah en noms de majesté et en noms de beauté.

naturellement coupable pour entror dans la voie de la régénaration.

C'est pour l'y faire procresser que Dieu que que que que de la régénaration.

C'est pour l'y faire procresser que Dieu que que que de la régénaration.

C'est pour l'y faire procresser que Dieu de la jura bon de le faire, le contracte, jusqu'à l'écrassement ou besoin, par ca main de riqueur (1)

The pour transformer la créature humaine que Dieu tantôt favorise ses activités et la laisse s'épanouir, et tantôt la contrarie, lui imposant des limites qu'elle est incapable de franchir. La générosité accorde et donne plus qu'il n'est nécessaire, la justice refuse, même cela qui paraît nécessaire. La justice la main clémente est la main généreuse, et la main rigoureuse, celle de la justice la première donne avec abondance, car tout vient de la la seconde exige la reddition des comptes, selon l'usage que fait l'homme de ce qu'esté donné, cer Dieu est la meître de tout l'insert que fait l'homme de ce qu'esté donné.

li

et eist

Ainsi, who point de vue humain, il eviste, l'une et l'autro divine et providentielles, une "force" expansive centrifuge et dispersente et une force contrinète et unifiante. Mais elors, si cette dermière produit le "resserrement" dont il vient d'âtre question, nourquoi l'union de l'homme à Dieu, opérée par cette concentration spirituelle, est-elle éprouvée comme une délivrance et non pas comme un écrasement? Parce que, eu-delà de ses deux espects de clément et de rigoureux, Dieu nous frécente un troisième qui dérasse cette apparente dualité. Dieu ne peut pas ne pas aimer, d'un emour commun, les créatures qu'il a produiter; et ainsi Dieu est le liment. Prieu ne peut pas non plus ne pas obâtier les créatures qui, abusant de la liberté dont elles jouissent, outrepassent les lois dont l'observance est la condition même de la vie; et ainsi Dieu est le ligoureux. La première transgresion est à l'origine de l'histoire : c'est la décobéissance du premier couple ('la transgression qui dévoila la liqueur divine et enferma l'homme dans un réseau de lois : "Tu ne feras pas ceci, tu ne feras pas cela, ni cela encore..."

<sup>(1)</sup> Le terme arabe al-gabd désigne, dans le soufisme, l'état de contraction extrême de l'âme saisie par le conscience de la mort et de l'éternité. L'état opposé, état de diletation expansive et joyeuse, est désigné par le terme al-hust. Sur la clémence et la cigueur, of L'Illumination du coeur, deuxième partie, chap. X.

<sup>(2)</sup> Le péché originel de l'homme fut la conséquence (non fatale) de ce fait extra-temporel (mais non éternel) que Lucifer, le porteur de la lumière, se révolta et désobéit. Voir L'Illumination du coeur, deuvième partie, chap, XVI, "L'Ange de la face". Les deux chutes sont liées. Lucifer refusa d'adorer l'homme, ce qui lui avait été enjoint de faire parce que l'homme & la forme créée que devait revêtir le Verbe; Adam outrepassa la défense et touche à l'Arbre de vie, image de ce mémme Christ médiateur.

ns

et comme l'homme ne cosse de traggresser ces lois, il est frappé per la Rigueur. Et le Rigueur frapperait l'homme à jamais si, au-delà de l'entinomie de la Élémence et de la Rigueur Dieu n'était le Miséricordieux.

9. Charue fois que la Clémence couvre la Rigneur, la Rigneur, sans cesser d'être, prince est éclipsée et Dieu révèle ce qu'Il est dans sa toute-puissance : le Miséricordieux. La première sourate du Coran, "celle qui ouvre" (al-fâtibah), le proclame immédiatement :

Louange à Dieu, le Maître des mondes, le **C**lément (ar Rahman), le Miséricordieux (ar-Raham) le Roi du jour du jugement.

la descente ici-bas

Som, d'aillen, a amulu cete Rigneur Dieu est non seulement le dément, dens le sons que nous avons indiqué plus haut, mais Il est de plus le Miséricondieux, et il l'a manifecté avec une évidence éblouissante par de son Verbe, quand il n'y aveit plus aucun autre remède pourll'homme. La Misériconde est l'aspect le plus grand de Dieu ; elle manifecte la suprématic de la élémence cur la l'injueur de la comprend aisément pour celui qui refuse octte miséricond il n'y a aucun salut possible, car Dieu, si puissant qu'il soit, ne peut donner plus que Lui-même (1).

C'est ce que dit le troisième vers de la sourate, et c'est aussi ce qui permet de comprendre la suite du texte sacré:

C'est Toi que nous adorons, et c'est auprès de Toi que nous cherchons refuge. Conduir-nous sur la voie droite, La voie de ceux sur lesquels est To grâce, Non de ceux qui subissent To colòre, ni de ceux qui errent.

Et comment, Seigneur, To mage vient-elle sur nous ? Ne vient-elle pas si de tout notre occur, de toutes nos forces et de tout notre caprit, nous te la demandens ? Car tu ne refuses pas à celui qui demande (?).

(?) Con Subissent la colère (la Aimenn) qui refusent la mêce. Les outres qui ce ti ennent un de hon du choir, selon la frudence du monde.

<sup>(1)</sup> Le Verbe est incarmé dans la chair de Jésus. Mais, outre cela, il stort exprimé dans le Coror, de sorte que le Prophète est la mère du livre (1mm rl-Kitch) comma la vierge Marie est la mère du Christ. Il y a en descente (tanzil) de la Parole incréée dans le coros du Prophète, comme il y en descente du Verbe dans le coros de Marie.

quend et comment la gribbe 10. Il suit de ce qui précède que leggeux grands ettribute divine qui gouvernent la création sont la diémence et Riqueur et que la Glémence, ou grâce, surposse la Riqueur (1). La question de seveir de la colles surquelles personne

ne saurait répondre ; ce qui est certain est que Dieu est le Miséricondieux que la Couve la rigueur, et qu'il est toujours possible d'on appeler :

la misériconde divine, avec un coeur humble et chargé de repentir, - car, son sauf le Sauveur, divine au regard de Dieu, chacun est dans le cas

de subir

Clemenci

et in mir

sa justice. Ce n'est certes pas sons raison que le Christ en croix est entourá des deux larrons, en croix eux eussi, dont l'un, à gauche, insulte le Christ: "N'es-tu pas, toi, le Christ? Sauve-toi toi-même et sauve-nous!" tendis que l'autre, à droite, est marqué par la grêce: "Jásus! Souviens-toi e moi quand tu seras arrivé dans ton Boyaume!" (Luc. XXIII, 39 à 43). On ne feit jamais appel en vain au Dieu de miséricorde, quelles que soient les iniquités dont on est souillé, - et sans doute que la pire de toutes est de s'estimen sans souillure:

On est souillure:

On est malade, et la limit de consécuent, mul besoin de remède.

On est malade, et la limit de consécuent mul besoin de remède.

Ces trois attributs, élémence, Rigueur et Miséricorde, sont distincts et l'on ne doit pas les confondre. La simple clémence n'est pas la miséricorde o'est ce que saint Thomas d'Aquin appelle la libéralité: Dieu est libéral dans la mesure où il donne aux choses des perfections; il est, de surcroft, miséricordieux en donnant gratuitement aux choses des perfections destinées à suppléer à des maques sans, pour autant, que la justice soit abolie (2).

<sup>(1)</sup> On lit dans le Talmud que l'attribut de la grâce surpasse cinq cent fois celui du châtiment. Ceci est d'ailleurs tiré de l'Ancien Testament:

"Je suis YHVH, ton Dieu, un Dieu jalour, qui punit l'iniquité des nères dans les fils jusqu'à la troisième et quatrième génération chez ceux qui me haïssent, mais fait miséricorde jusqu'à la millième génération pour ceux qui m'aiment et gardent mes commandements." (Exode, XX, 5 et 6)

(2) Somme théologique, 18, quest. 21.

## APTICLE 2 : La Kabbale juive

Parce cu'il est le miséricordieux, le compatissant, Dieu n'a pas l. laissé à l'abandon son peuple alu. 🕽 reuple qui devait donner le 😂 🔄 Sauveur au monde, lorsque ce peuple refusa Celui qui venait au nom du Père (1). Et comment vint-il secràtement en aide à son fils afiné, le fils prodigue pordu dans le monde, et pour qui sera tué le veau gras au jour de la réconciliation ? I lui accordant une tradition spéciale, la Kabbale, que les nlus pertinents et les misur informés ne font nes remonter plus haut que Rabbi Siméon Bar Yochaf, c'est-à-dire au Apremier siècle de notre ère, après la chute du Temple, .. (70) et la défaite de l'insurrection juiva contro l'empire romain (133). Le Messie pefusé, Jékujuan foulée aux piedo, les restes d'Israël dispersés aux quatra coirs de l'empire, il co constitue une école mystique, dont parle le Talmud, en Palestine même, donc les environs de la mer Morte ; lonquite commence une longue histoire, l'histoire de la détresse du peuple juif, au cours de laquelle furent rédigés différents commentaires rabbiniques des livres de l'Ancien Testament, ainsi que des exposé de la doctrine secrète, cela en Mésopotamie principalement.

La Kabbala, tella que nous l'entendons ici, sa constitue entre la Vame et la XVame siècle et d'abord en Espagne islamique, où les Jufs étaient bien tolinis (2). Aucum document ne permet de remonter plus haut que Siméon far Yochal, et d'est une illusion de la Christ. Je sais fort bien que certains "traditionalistes", formés à l'école de René Guénon, prétendont le contrains et s'insénient par tous les movens à donner à penser que les origines de la Kabbala se perdent dons la muit des temps : Gershon G. Scholem, dans Les origines de la Kabbala juive (3), a montré de la valid n'en est pas ainsi, et je renvoie le lecteur à ce livre fortement documentà.

(2) En un sens très large, si large qu'il ne répond plus à ce qu'il convient de comprendre par "Kabbale", la Kabbalah est la Loi que Moffse requt sur le Sinaï. C'est ce qui a été requ (Kibbal) et transmis par la Torah.

(3) Aubier Montaigne, collection "Pardès" (Wtudes et textes de la mystique juiv 1966 (traduit de l'allemend par Jean Loewenson).

<sup>(1)</sup> Le salut, à la fin des temps, est venu par dout voies, à partir d'Abraham : la voie christique et la voie coranique. Personne ne peut mettre en doute le respect profond que j'ai pour la tradition islamique : meis je ne puis oublier que le Christ vient d'Isaac, le fils de la promesse, et que le Prophète vient d'Isaac, le fils de la servante.

Il est vrai que Gerchom Scholem s'efforce de comprendre sa propre tradition per la méthode strictement historique et critique et qu'ainsi, s'il est en mesure de nous apporter une somme énorme de connaissances "sajentifiquemen établies, quelque chose de beaucoup plus essentiel ne peut manquer de lui Schapper. Je pense, - et ceci n'est nullement en contradiction avec le carectère récent des textes l'abbalistiques, - que les Juifs qui, dès le début de not: ère, se sont repliés sur leurs textes saints, comme pour y prendre refuge. bénéficiaient d'une tradition orale ininterromnue et qui, dit-on, remonte à Moïse lui-même (1). Cela est invérifiable, je le sais ; mais je veux donner dans un instant un exemple à l'appui de cette thèse. Interrogeons-nous aunaravant. Est-ce que l'existence d'une telle tradition orale, si l'on parvonait ; la mettre en évidence, signifierait que le judaïsme ancien était, murement et simplement, taillé sur le modèle guénonien des traditions comportant deux faces, l'une evotérique et murement religieuse, l'autro ésotérique et métaphysique ? Absolument pas (2). Bénéficiant d'une révélation particulière, et chargés d'une mission hien déterminée, les Hébreux, de Moîse au Christ, n'étaient pas des méts physiciens ; o'était des hommes prophétiques dont toute la spiritualité était di tim de Messie à venir. On ne peut comparer la spiritualité hébrafoue à aucune outre, et elle refuse de ce laiscer enfermer dans le cadre des catégories guénoniennes. Soulement, une fois le Mercie refusé, les Juifs, dispersés dens le monde et subissent les melédictions du Deutéronome (XXVIII, 15 à 68), honnis, moqués, rersécutés, décimés, objets d'une haine inexplicable aux yeur de ceur mui ne comprennent pas la raison profonde de cette dénéliction (3), desire dans leurs Boritures un remède à tant de mour. C'est alors que Dieu leur donne une certaine intelligence do leurs propres tertos et que naquit de que nous entendons communément par Kabbale juive.

vers le

<sup>(1)</sup> Contre l'antiquité du Zohar et, au contraire, con ancienneté, - argumenta pour et contre, - of. Henri Seroure, La Kabbale, Graccet, Paris, 1947, première partie, chap. III.

<sup>(2)</sup> Telle est cemendant la thèse de Lio Schave, dévoloppés dans L'Homme et L'Abrolu solon la Fabbale, Corrês-Buchet/Chastel, Paris, 1958 (collection "La barcue du soleil").

<sup>(3)</sup> Il suffit de lire saint Paul (Romins, II, 9 et 10): "Tribulations et angoisse sur toute âme d'homme qui accomplit le mal, le Juif d'abord et ensuite le Centil; gloire, honneur et paix à quiconque accomplit le bien, au Juif d'abord et ensuite au Gentil!"

ne

Lue

ué

J'ai dit que je fournireis un exemple de connaissance tradition et cana doute réservée, tiré de l'Ancien Mestament. Le tradition juiue pratique la gratuie, "procédé par lequel, écrit Vulliaud; (1) en établit une relation entre différentes conceptions, basée sur une équivalence de la valeur des lettres au moyen desqualles elles cont exprimées." Si nous trouvens, dans l'Ancien Mestament, un exemple de gratuie, nous pouvens conclure que les anciens Hébreux possédaient des connaissances sacrètes, — ésotériques, si l'en tient à ce mot, — dont les l'abbalistes de l'ère chrétienne ent été les hémitien lointains. Or, dans l'Ancien Mestament, en trouve plusieurs exemples d'utilises tien de la gratuie ; mais pour ne pas allonger démesurément mon propos, je n'es donnersi qu'un seul, — mais qui, je crois, en veut plusieurs!

le neophyte

ok lui donne le capacité de l'accomplir

(RCLM)

4(4) Le Genère, en con chapitre XVII, nous dit que Dien fit allience arec Abraham. Colui-ci, âgó de quatre-vingt div-neuf ans, se fit circoncire, lui et les cons de ca maigon : la circoncision devait être le simme de l'alliance.
hummine, mais conformément à la promesse que Dieu lui avait faite, l'alliance.
Ensuits, contre touts espérance, / Cout de sa fomme Sara, un fils, le fils de la rromesse, dans la lignée duquel devait venir le Messie, le Verbe incarné, par lequel Dieu accomplit son cenure de miséricorde universelle, fut une sorte d'initiation sacrée, Or. il est de règle que change de nom, quand il reçoit de l'initiation qui le confirme dans sa vocation . Aussi nous est-il dit, Abram, - car c'était jusque-là le nom du patriarche, - raqut de Dieu l'ordre de changer de nom : "On ne t'appellera plus Ahram, mais ton nom sera Ahraham" . Pourquoi précisément ce changement-là ? Parce que le nombre d'Abraham est celui du mot miséricorde en hébreu 🎄 c'est le nombre 248. Il est clair que, par ce nombre, la miséricorde divine se manifestait (2). Ce n'est pas tout. En même temps, toujours sur l'ordre d'Elohim, la femme d'Abraham, qui jusque-là s'appelait Saraï, requt, elle aussi, l'ordre de changer de nom. \* Désormais, dit Dieu, tu t'appelleras Sarah Pourquei ce double changement ? Pourquei, lorsque Abrem devient Abraham, Saraï devient Sarah ? Afin que la comme des deux nombres demeuratia même :

ABRAM : 243 } 513

ABRAHAM : 248 } 513

<sup>(1)</sup> La Kabbale juive, Emile Nourry éditeur, Paris, 1923, tome premier, p. 160.
(2) "Ce rapport, note P. Vulliaud, signale l'Alliance de l'Eternel avec Dieu."
(Kabbale juive, op. sit., tome premier, p. 160)

Lorsque Dieu ordonna à Abram de modifier son nom par l'adjonction de la lettre <u>Hé</u>, qui a pour valeur numérique 5, le nombre nouveau devint 248 (1), nombre de la Miséricorde selon la guématrie, et Abram devint Abraham; et pour que le nombre 513 demeurât inchangé, le <u>Yod</u> final de Saraï, de valeur 10, fut remplacé par la même lettre <u>Hé</u> (de sorte qu'il est plus correct d'écrire Sarah que Sara). La lettre <u>Hé</u> est importante, puisqu'on la trouve deux fois dans le Tétragramme sacré YHVH (Yod, Hé, Vav, Hé, valeur numérique 26 = 2 x 13, le nombre 13 étant aussi, en dehors de toute guématrie, le nombre de la miséricorde divine; nous avons vuí cela).

A propos des nombres 513 et 153, nous consignerons ici deux remarques, sans nous étendre sur les commentaires qu'elles exigeraient, car nous devrions par trop nous écarter de notre sujet principal.

#### 1. Addition:

$$513 + 153 = 666$$

Ce nombre est signalé dans l'<u>Apocalypse</u> (XIII, 18) comme était celui de la Bête. C'est son aspect ténébreux. Mais il possède aussi un aspect solaire, comme nous l'expliquerons en temps voulu.

#### 2. Soustraction:

$$513 - 153 = 360.$$

C'est le nombre parfait de la circonférence ; et, quand on le divise par 10 (nombre neutre) on obtient 36, dont le triangle est 666 (2).

5. Ce nombre 513 (une anagramme de 153) appelle diverses remarques. Considérons d'abord la somme :

$$243 + 270 = 513$$

On voit que  $243 = 9 \times 27$ ; que  $270 = 10 \times 27$ , de sorte que  $513 = 19 \times 27$ ; et que 270 - 243 = 27. Considérons ensuite l'autre somme :

$$248 + 265 = 513.$$

La différence 265 - 248 donne ici 17, facteur essentiel de 153, dont 513 est une anagramme, 153 étant d'ailleurs le triangle de 17. Il nous est signalé par là que les nombres 17 et 153 interviennent, - doivent intervenir, - dans toute appréciation numérique du <u>Kali-yuga</u> de 6426 années qui s'origine à Noé, et très particulièrement dans les calculs relatifs aux deux ères de 2142 années (tiers de 6426) qui achèvent le <u>Kali-yuga</u>, selon que 1'on a :

= 100; Resch = 200; Schim = 300; Tau = 400.

(2) On observera que 666 - 360 = 306 = 2 x 153. \_ cf. ausi intra, chap. VIII , auteu 2, schim = 30.

<sup>(1)</sup> Nous donnons ici, une fois pour toutes, les valeurs guématriques des 22 lettres de l'alphabet hébreu : Aleph = 1, Beth = 2 ; Chimmel = 3 ; Daleth = 4 ; Hé = 5 Vav = 6 ; Zayim = 7 ; Heth = 8 ; Teth = 9 ; Yod = 10 ; Kaph = 20 ; Lamad = 30 ; Mem = 40 ; Noun = 50 ; Samakh = 60 ; Hayin = 70 ; Pé == 80 ; Tzadé = 90 ; Qaph = 100 ; Resch = 200 ; Schim = 300 ; Tau = 400.

Le plus remarquable est que nous avons tout lieu de penser (nous le montrerons) qu'Abraham est né en 2170 avant notre ère, qui finit en 2170 ; et que. d'autre part, s'il fut circoncis, comme dit la Genèse, à l'âge de 99 ans, nous avons, dans le passé, le terminus a quo 2071 donné par la différence 2170 - 99. Or 2071 est non seulement une anagramme de 2170, c'est, de plus, la date finale de la chronologie musulmane, comme nous l'avons vu au chapitre précédent (1).

6. Une autre remarque curieuse est encore que 17 divise 248 et 265 de telle façon que la différence des quotients donne l'unité :

$$\frac{248}{17} = 14,588...$$

$$\frac{265}{17} = 15,588...$$

 $\frac{265}{17} = 15,588...$  L'attention étant ainsi attirée sur l'élément 588, on remarque que :  $588 = 12 \times 7^2$ 

Faisons encore observer à ce sujet que si l'on établit une progression de raison 17 et dont le premier terme est 10, et que l'on divine chacun de ces termes par 17, on obtiendra des quotients qui seront successivement les nombres 0, 1, 2, 3, 4, etc., chacun d'eux suivi de la partie décimale 588 :

$$\frac{10}{17} = 0,588...$$
 $\frac{61}{17} = 3,588...$ 
 $\frac{27}{17} = 1,588...$ 
 $\frac{78}{17} = 4,588...$ 
 $\frac{44}{17} = 2,588...$ 
 $\frac{95}{17} = 5,588...$ 

et ainsi de suite.

Les quinzième et seizième quotients sont :

$$\frac{248}{17} = 14,588...$$

$$\frac{265}{17}$$
 = 15,588...

et le vingtième quotient :

$$\frac{333}{17} = 19,588...(2)$$

(1) Rappelons que 2170 - 2 $\mathbf{0}$ 71 = 99.

<sup>(2)</sup> La racine carrée de 588 renvoie à 12 et à 101 :  $\sqrt{588}$   $\longrightarrow$  2424 = 2 x 12 x 101.

Il ne s'agit d'ailleurs là que d'un cas particulier de la propriété qu'ont tous les termes d'une progression commençant par 10 et de raison R, chacun des termes étant divisé par R:

$$\frac{10 + N \times R}{R} = \frac{10}{R} + N$$

Si, par exemple, à partir de 10, nous établissons une progression de raison 27. nous aurons :

Multipliant la raison 27 du numérateur 10 + N x R par 3 et divisant le tout par 27, nous aurons 3,37. Multipliant par 5, il vient 5,37, etc.

7. Nous allons formuler une hypothèse qui, de prime ab-ord, paraîtra bier hardie. Nous poserons que les \*\* nombres de l'expression

$$248 + 265 = 513$$

avec 265 - 248 = 17 (dont le triangle est 153), le nombre 248 étant celui de la MMiséricorde selon la guématrie, - que cette expression, disons-nous, se rapporte à la chronologie post-diluvienne, au sein de laquelle, jusqu'ici, nous ne connaissons eurythmologiquement que les dates 2170 (naissance ou conception d'Abraham), 2114 (début de l'ère du Bélier qui s'achève en 28 de notre ère et a laquelle succède l'ère des Poissons) et 2017 (circoncision d'Abraham à l'âge de 99 ans). Rappelons que le Kali-yuga comporte trois ères de 2142 années chacune :

#### Kexntestxoputanxtempsxdtabrahampxqnixavaitx56xanxxanxdebatxdextt

Abraham avait 56 ans lorsque débuta l'ère du Bélier. (Nous aurons à nous expliquer sur la date de 2170, assignée à la naissance ou à la conception d'Abraham.). Le <u>Kali-yuga</u> s'origine à Noé et au déluge biblique en 4256. En effet, nous avons :

8. Nous avons fait une hypothèse ; elle peut être discutée. Mais si cette hypothèse est adoptée, il s'ensuit que les nombres de l'expression antérieure :

$$243 + 270 = 513$$

doivent être considérés comme se rapportant, eux, aux temps antédiluviens.

De ces temps-là, nous ne savons, en vérité, que ce que nous en dit la <u>Genèse</u> (V, 1 à 32) lorsqu'elle présente la généalogie d'Adam à Noé (qui avait 600 ans lorsque survint le Déluge). Un examen attentif du texte nous apprend que, symboliquement, les temps antédiluviens s'étendent sur une durée de 1656 ans. Ce dernier nombre est fort important. Sa principale anagramme est:

$$6561 = 9^4$$

nombre que nous retrouverons plus tard. Lui-même se rapporte au nombre 666, triangle de 36, par la relation:

$$666 = 1656 - (10 \times 99)$$
;

mais ce qui, eurythmologiquement, est tout à fait digne de remarque est que nous avons :

$$\frac{243 \times 270}{10}$$
 = 6561

6561 étant une anagramme de 1656 : c'est même 1656 lu "à l'envers", de sorte que

$$6561 - 1656 = 5 \times 7 \times 143$$

et le lecteur se souvient certainement de ce nombre (voir Tableaux nº 13, 14 et 15)

Toujours eurythmologiquement parlant, les nombres 243 et 270 per parlant, les nombres 243 et 270 per parlant antérieurs à la circoncision d'Abraham, se rapportent de la circoncision d'Abraham, se rapportent d'Abraham, se rapportent d'Abraham,

$$342 \times 072 = 4 \times 6156$$

6156 et non plus  $6561 = 9^4$ ; mais 6156 = 6561 - 405, ce dernier nombre étant le produit de 5 par  $9^2$  (= 81).

9. Nous avons effectué le produit de 243 par 270 et trouvé 10 x 6561; et comme ce nombre est une anagramme de 1656, nous en avons conclu que 243 et 270 sont des nombres qui se rapportent aux temps antédiluviens. Cela étant, nous devrions nous attendre à trouver également, par produit, une signification aux nombres 248 et 265. Ce produit est 65720 qui ne diffère de 65610 que de 10 x 11 unités. Il existe un rapport entre 65720 et 2142:

$$\frac{65720}{2142}$$
 = 30,6816  $\longrightarrow$  306816.

Ce dernier nombre, divisé par 17, donne 18048. Mais nous pouvons aussi le scinder en 306 ( = 2 x 153) et 816. On voit alors que

$$306 = 18 \times 17 = 6 \times 51$$

$$816 = 48 \times 17 = 16 \times 51$$

Le rapport de 306 à 816 est donc celui de 6 à 16 soit 2,6, fixé à  $26 = 2 \times 13$  (1). Nous pouvons donc conclure que les nombres 248 et 265 sont en harmonie eurythmolo-

cette Haijon haijon

donnai ar la différence

<sup>(1)</sup> Le rapport de 6 à 16, ou de 3 à 8, est 2,6666..., le nombre 6 étant répété indéfiniment.

gique avec le nombre 2142 des trois grandes ères du <u>Kali-yuga</u>. On notera en outre que

 $306 + 816 = 1122 = 11 \times 102$ 

le nombre 102 étant le double de 51, tiers de 153; et que la différence de ces)

11. Voici maintenant, fort brièvement résumé, le calcul chronologique qui nous autorise à dater de 2170 avant notre ère la naissance, ou la conception, d'Abraham. Nous reprendrons ce thème ultérieurement, et plus en détail, en justifiant nos datations d'une manière explicite. Nous nous contentons ici d'un raccourci schématique.

Le point de départ est le règne de Salomon, de 972 à 933 (2). Nous savons, par les Ecritures et par les indications que nous donnent ces dates, que le Temple de Jérusalem fut construit entre 969 et 962 (3). Remontons maintenant dans le passé à partir du repère 969.

Entre la sortie des Israélites d'Egypte, sous la conduite de Moïse, et le commencement de la construction du Temple, il s'écoule 480 ans. La sortie d'Egypte eut donc lieu en 1449 (4). Les Israélites étaient restés captifs des Egyptiens durant 430 ans (Exode, XII, 40). C'est donc en 1879 que, petit nombre conduit par Jacob, ils étaient entrés dans les terres du pharaon. Il s'agit maintenant de remonter de Jacob à Abraham. Les Ecritures nous y autorisent. Elles nous disent (Genèse, XXXXVI, 7 à 9) que Jacob, lorsqu'il fut présenté au pharaon après son entrée en Egypte avait 130 ans. Il était donc né en 2009 et, nous est-il précisé, dans la soixantième année d'Isaac qui, lui-même, était né dans la centième année d'Abraham. Il convient donc, ajoutant 160 à 2009, de faire naître Abraham en 2169 et de considérer l'an 2170 comme celui de sa conception.

<sup>(1)</sup> Si 6561 symbolise les temps antérieurs au <u>Kali-yuga</u>, qui sont mesurés par des ères de 2160 années et non de 2142 années, on divisera 65610 par 2160, comme nous avons divisé 65720 par 2142. Cette opération donne 30,375. Or 30375 = 5<sup>3</sup> x 243. Et 243 est le premier nombre d'Abraham.

<sup>(2)</sup> Ou 932. Louis Delaporte, <u>Les Peuples de l'Orient méditerranéen</u>, I. Le <u>Proche-Orient asiatique</u>, P.U.F., collection "Clio", Paris, 1938, p. 227.

<sup>(3)</sup> I Rois, VI, l: "En la quatre cent quatre-vingtième année après la sortie des Israélites du pays d'Egype, en la quatrième année du règne de Salomon sur Israël (...), il bâtit le temple de THVH".

<sup>(4)</sup> Carrowle 1449 A Calin de cycle mohammidian, de 622 à 2071.

Nous croyons devoir retenir cette date de 2170 de préférence à la date de 2160 donnée par Sir Charles Marston La Bible a dit vrai (1). Cet auteur se base sur le terminus a quo 1400 av. J.-C., qui est la date approximative ("environ") que le professeur Garstang assigne à la destruction de Jericho par Josué.

12. Quant au nombre 1656, qui symbolise la durée des temps antédiluviens, il s'établit comme suit (Genèse, V, 1 à 32).

- 1. Adam engendra Seth à l'âge de 130 ans
- 2. Seth enendra Enos à l'âge de 105 ans
- 3. Enos engendra Caïnan à l'âge de 90 ans
- 4. Caînan engendra Malaléel à l'âge de 70 ans
- 5. Malaléel engendra Yared à l'âge de 65 ans
- 6. Yared engendra Henoch à l'âge de 162 ans
- 7. Henoch engendra Mathusalem à l'âge de 65 ans
- 8. Mathusalem engendra Lame a l'age de 187 ans
- 9. Lame engendra Noé à l'âge de 182 ans
- 10. Noé, quand survint le Déluge, avait 600 ans (2).

Total de la création d'Adam au Déluge : 1656 ans donnés par <u>dix</u> patriarches symboliques.

Lge

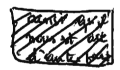
上水上

<sup>(1)</sup> Traduit de l'anglais par Luce Clarene, édition revue et mise à jour par Patrice Boussel, Paris, Plon, 1956, pp. 78 et 79.

<sup>(2)</sup> A l'âge de 500 ans, Noé engendra Sem, Cham et Japhet qui avaient tous les trois cent ans au jour de la catastrophe diluvienne, par advint la six centième année de la vie de Noé (Genèse, VII, 11).



Le Senher Vetsirah de Seit montie de Salamon ibn Gábiral (10101050), énonce que Yah (1) a gravé et buriná le monde selon 32 voies mystériouses, les voies de la sagesse, qui se comptent ainsi : les dix sephinoth belina
("sans rien"), "dix et non neuf, dix et non onge", et les vinet-deux lettres de
l'alphabet bébreur. D'outre part, il neus est dit aussi, comme le note soigneu
sement Marmonide (2), que toute la sagesse est contenue dans les 13 middoth.
Le mot midah signifie "mosure" dans les 13 middoth? Les "trois
de "propriété", "qualité", "comactère". Que sont les 13 middoth? Les "trois
lumières qui n'an sont culume" et les dix séphinoth. Les trois
lumières sont donc bien distinguées des dix sephinoth et nous vernons se que
sont ces lumières et co que sont ses séphinoth.



2. Si toute le regerre est contemiglant les 13 middoth et quo, d'entre pert, les voice de le regerre sont en nombre de 32, chaque voic est enmythmolograpment donnée per le resport :

$$\frac{13}{32} = \frac{40625}{105} = \frac{13 \times 5^5}{10}$$

Gette relation nous conduit à sveminor une nouvelle fois le nombre 13 qui est associé à la notion de Misérisonée divine, - minsi que, ajouterons-nous, le nombre 31, parce que 31 est l'anagramme de 13.

<sup>(2)</sup> Matmonide, le Guide des écapés, troduit par S. Munk, Paris, 1856, tome premier, r. 218. Nó à Cordoue en 1135, Matmonide vécut au Cajre et mourut en 1904 à Fosta. Il écrivait en apaha, qu'il connaissait aussi hien que l'hébrou.



<sup>(1)</sup> Nom divin. La moitié du fétragramme YHVH. Le nombre de Yah est 15; celui de VH, 11. Au total, pour YHVH, 25 = 2 x 13.

Le nombre 13 est étroitement accodé ou nombre traditionnel de la circonfórence, qui est 360, ainsi qu'en nombre 🛴 3,1415, qui exprime le rapport de la circonférence du cercle au diamètre de celui-ci. On voit en effet mie :

Ge nombre comparte enjoyethmologicnement trais élémants; 360, 555 et 1975, Le premier est le nombre même de la direconférence. Le second nous reproje au nombra (500). Paga 111 🌺 ; quant au troiciàma áláment, il nous rorvois à 51, le triple de 17 et le tiers de 153 :

Ceci indique une possibilitó de relation du nombre 13 avec le nombre 25704 de la Grande Armée solaire soconde. Voici la suite des alcorithmes cui nous conduicont à cette reletion :

$$13^{9} \times 13^{9} = 169 \times 169 = 28561$$

poit, on distinguent Ilymitá :

$$13^{4} = (10 \times 2856) + 1$$

Le nombre 2856, qui est le produit de 51 par 56 est ancore remarqueble par son rannort à R :

$$10^{1} \times 3,1416 = 11 \times 2856$$

Nous retrouverons cette relation lorgone nous en serons à l'étude du dispositif Comme nous l'avons fait remarquen our iterfens - our four précédemment, l'on a aussi :

L'on reut par ailleurs vérifier que :

$$2856 = 25704 + (\frac{1}{10} + \frac{1}{10})^2 + \frac{1}{103} + \cdots + \frac{1}{10n}$$

Pan evenule :

$$25704 \times \underbrace{(1001 \times 111)}_{111111} = 2859,9714...$$

THE PROPERTY OF

# CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR OF THE PROPERTY O

(4) 28560 + 1 paut d'aillours s'interpréter :

$$2856 + 1 = 2857$$

ce qui donne immédiatement le dernier élément de A chiffres de la périodo  $\frac{1}{7} = 0,142857.$ 

$$\frac{28561}{2857} = 9,90... e^{+ cme}$$

$$\frac{28561}{14} = 2040,0... = 40 \pm 51.$$

3. Le nombre 13 entre dans de multiples relations. En voici notamment une :

$$13 = \frac{142857}{9 \times (11 \times 111)}$$

avec 9 x (11 x 111) = 111 x 99 = 10989. Faisons ici deux remarques en passant. La première concerne le nombre 10989 contracté en 1989. On a :

$$1989 = (9 \times 11) \times 13$$

La seconde remarque a trait au nombre 111 dont nous avons parlé souvent, et à sa signification dans la tradition islamique, car l'arabe, comme l'hébreu, possède une "science des lettres" (<u>ilmul-hurû</u>) et, à ma connaissance, ces deux langues sont les seules qui présentent une correspondance précise entre les lettres (et par conséquent les mots) et les nombres. Or, dans l'ésotérisme islamique, le nombre 111 est celui du Pôle (<u>Qutb</u>) c'est-à-dire-que 111 "représente l'unité exprimée dans les trois mondes" (1). Nous verrons plus tard que le "Pôle", dans toutes les traditions, est la plus haute puissance spirituelle en action dans le monde. Et nous observons que :

$$111 = \frac{142857}{1287}$$

avec :

$$1287 = 9 \times 143$$

Le nombre 143 nous est bien connu (2). Nous verrons plus loin sa grande importance.

4. Puisque nous en sommes à ce nombre ll1 qui donne naissance aux nombres 666, dont nous reparlerons, et 777 qui, nous allons le voir un peu plus loin, est une des clés de l'arbre séphirothique, nous ferons encore deux remarques à son propos.

Tout d'abort ill est immédiatement donné par la division du nombre neutre 10 par le nombre 9. Ensuite, il est lié à la circonférence, dont le nombre est 36 ou 360 :

$$\frac{36}{111}$$
 = 0,324324324 et 324 = 4 x 9<sup>2</sup>;

$$\frac{111}{36} = 3,08333...$$

et, négligeant la période 3,

$$308 = 4 \times 77$$

On a d'ailleurs encore :

le nombre 1053 étant une dilatation de 153, tout en renvoyant à 13 et à, 9 :

<sup>(1)</sup> René Guénon, Symboles fondamentaux de la science sacrée, NRF, Paris, 1962, p. 133.

<sup>(2)</sup> Cf. Chapitre II, article 7.

$$1053 = 9 \times \underbrace{(9 \times 13)}_{117} = 3^4 \times 43$$

4(b). La figure 15 représente ce qu'on appelle les carrés magiques extrême orientaux. Notre intention n'est pas, dans cet article, d'analyser complètement ces dispositifs extrêmement importants; nous nous bornerons aux indications qui suivent. Dans un premier carré comportant neuf loges, les nombres de 1 à 9 sont disposés de telle sorte qu'en les additionnant trois par trois, horizontalement, verticalement et diagonalement, il vient toujours la même solution, qui est 15. Le second carré est semblable au premier, mais ce sont les nombres de 10 à 2 qui emplissent les loges et la solution est alors 18.

### FIGURE 15

|   |    | YAN | G  | 4              | AIM |    |   |    |
|---|----|-----|----|----------------|-----|----|---|----|
| 1 | 4  | 9.  | 2  | 15             | 7   | 2  | 9 | 18 |
|   | 3  | (3) | 7  | เร             | 8   | 0  | ¥ | 18 |
|   | 8  | 1   | 6  | 15             | 3   | 10 | 5 | 18 |
|   | 15 | 15  | IS | <del>115</del> | 12  | 13 | N | ig |

Dans chaque carré, la solution est égale au produit par trois du nombre central, cinq ou six; de plus, les nombres qui se correspondent d'un carré à l'autre ont pour somme 11, dont nous verrons plus tard qu'il est le nombre de l'union du ciel et de la terre, selon le Taoïsme, de sorte que, si l'on superpose ces deux carrés, on obtient 99, nombre qui, je le suppose, comme à être bien connu du lecteur. Autre propriété remarquable : chacun de ces carrés permet la lecture de seize nombres de trois chiffres horizontaux, verticaux ou diagonaux, ceci étant entendu que le nombre 10 représente de toute façon dig dizaines, soit une centaine, laquelle doit être rapportée au chiffre des centaines du nombre considéré. Nous pouvons lire 492 et 294, ou bien 456 et 654 (diagonalement); et dans le second carré, les lectures correspondantes seront 729 et 927, et 765

et 567; mais au nombre 816 du premier carré correspondra le nombre 405 du second et au nombre 618 le nombre 603. Cela étant, il apparaît que, considérant les deux carrés comme complémentaires, 32 possibilités de lecture nous sont offerte en outre, deux nombres correspondants d'un carré à l'autre auront toujours pour somme 1221 = 11 x 111. Exemples: 492 + 729 = 1221; 294 + 927 = 1221; 357 + 864 = 1221; 753 + 468 = 1221; 816 + 405 = 1221; 603 + 618 = 1221; et puisqu'il y a trente-deux nombres qui se correspondent deux à deux, soit 16 couples de nombres, et que chaque couple vaut 1221, nous arrivons au total 19536.

4(c). Examinons de plus près ce qui précède en faisant la somme de chacun des nombres complémentaires, et tout d'abord en lisant ces nombres de gauche à droite (nombres horizontaux), de haut en bas (nombres verticaux) et, pour ce qui des nombres diagonaux, en combinant ces deux sortes de lecture. Nous obtenons :

| 492 + 729     | = 111 x 11 |
|---------------|------------|
| 357 + 864     | = 111 x 11 |
| 816 + 405 (1) | = 111 x 11 |
| 1665 + 1998   | 3663       |
| 438 + 783     | = 111 x 11 |
| 951 + 270 (2) | = 111 x 11 |
| 276 + 945     | = 111 x 11 |
| 1665 + 1998   | 3663       |
| 456 + 765     | = 111 x 11 |
| 258 + 963     | = 111 x 11 |
| 714 + 1728    | 2442       |

Au total : 8 x 11 x 111 = 9768.

Ce qui est digne de remarque est le nombre 1665 et le nombre 714. Le premier

<sup>(1)</sup> L'ensemble 3-10-5 donné par le carré magique <u>yin</u> doit se lire : 5 unités, 10 dizaines, trois centaines, ce qui donne 405.

<sup>(2)</sup> L'ensemble 2-6-10 doit se lire : 10 unités, 6 dizaines, 2 centaines, ce qui donne 270.

nom les

est une anagramme de 1656, est la création d'Adam au Déluge (chapitre VI, article premier, section 3). Le second nombre, 714 = 14 x 51, est la trente-sixième partie de la Grande Année solaire seconde :

$$25704 = 36 \times 714$$

En outre, 714 s'obtient en extrayant  $\sqrt{51} = 7,14$ .

beinant avec deux Lici wals

He products

On obtient encore huit fois lll x ll lorsque l'on "retourne" simultanément chacun des nombres de manière que le chiffre des unités devienne celui des centaines et vice-versa. Par exemple :

$$927 + 894 = 111 \times 11 (1)$$

Il s'ensuit, comme nous l'avons déjà noté plus haut, que les deux carrés magiques donnent seize totaux dont la somme est :

$$19536 = 16 \times 11 \times 111$$
.

La signification de cette harmonie sera examinée ultérieurement ; mais nous noterons tout de suite les affinités de ce nombre avec ceux des deux Grandes Années solaires :

 $25920 - 19536 = 6384 = (4 \times 7) \times (12 \times 19)$ 

et:

 $25704 - 19536 = 6168 = 8 \times 771$ .

771 est une anagramme de 717 qui par scission donne 7 et 17, les diviseurs principaux de 25704. Mais le plus remarquable est assurément que

$$\frac{25920}{19536} = 1,323678 \ 132678 \ 132678$$

de sorte que la période 132678 est égale à treize fois  $10206 = 2 \times 5103$ , ce dernier nombre étant une anagramme de 153. Nous reviendrons plus tard sur le nombre 126 =  $2 \times 63$ , sur ses "dilatations" et sur ses anagrammes, notamment sur celle-ci :  $216 = 6 \times 36 = 6^3$ .

<sup>(1)</sup> Ici encore 5-10-3 donné par le carré magique <u>yin</u> se lit : 604, et 10-6-2 se lit : 1062.

Les nombres horizontaux centraux des carrés, 357 et 864, sont particulièrement intéressants. La premier divise la Grande Année solaire 25704

$$\frac{25704}{357} = 72$$

et donc le Manvantara qui en découle :

$$\frac{25704 \times 2,5}{357} = 180.$$

Le second nombre se rapporte à la Grande Année solaire 25920 :

$$\frac{25920}{864} = 30$$

et donc aussi au manvantara qu'elle produit :

$$\frac{25920 \times 2,5}{364} = 75 (1)$$

Au surplus, on a :

$$357 + 864 = 11 \times 111$$
  
 $864 - 357 = 507 = 3 \times 13^2$ 

$$\frac{864}{357} = 2,420 \longrightarrow 242 = 2 \times 11^2$$

Plus précisément :

$$\frac{864}{357} = 2,4201 \longrightarrow 24201.$$

Une anagramme simple de 24201 est 02142 -> 2142, qui est le nombre d'années que compte chacune des douze ères de la Grande Année solaire seconde :

$$\frac{25704}{12}$$
 = 2142.

Le produit de 357 par 864 donne douze fois la Grande Année solaire seconde et 11,9 fois la Grande Année solaire première :

$$357 \times 864 = 308448 = 2 \times 36^2 \times 7 \times 17$$
  
= 120 x 2570,4  
= 119 x 2592,0, avec 219 = 7 x 17.

C'est le rapport de 119 à 120, que nous connaissons :

$$\frac{120}{119} = 1,00840 (2)$$

Observons encore la somme des 16 nombres de trois chiffre du carré yang de centre 5 est 8880, avec :

$$\frac{8880}{16} = 555 = 5 \times 111,$$

et la somme des 16 nombres de trois chiffres du carré <u>yin</u> de centre <u>6</u> est 10656, avec :

$$\frac{10656}{16} = 666 = \underline{6} \times 111(3)$$

- (1) (864 est the une anagramme de 648.) Cette Grande année vaut : 25920 x 2,5 = 64800. Les deux nombres 864 et 648 ont pour différence 216; pour somme 1512 = 108 x 2 x 7 = 2 x 756.
- (2) On remarque aussi que :  $357 \times 864 = 153 \times 2016$ .
- (3) Now estirous avoir l'occopper de nom explique the tand in the trans to you to be avoir utilist in from la commendate de l'entres

On voit que :

$$10656 - 1656 = 9000 = 10^{2} \times \frac{360}{4}$$
  
 $10656 + 1656 = 12312 = 2 \times 6156$ 

Nous l'avons dit, nous aurons l'occasion de retrouver ces nombres. On observe encore que 10656, 1656 et 6156 sont des anagrammes, 1656 étant le nombre biblique figuratif du Kali-yuga (nombre sum brile d'année de la création d'Adam au Brilege).

S. Truiz

e la miest pas le nombre de la misóricorde selor (ce nombre est, nous l'avons un précédemment, 248 - 8 v 31) : mais on la trouve dans le Sinha di-terminthe, lelliure connett Zohan, II folios 1765 à 179a) en un passare qui concerne la Barbe de Vérité 4du visco de Dieu). Je retranscris l'ossentiel de ce texte dans la traduction de Paul Vulliand (1). On se conviendra qu'il s'agit là d'un texte ésotérique, c'està-dire volontairement obscur, mais chargé de sens :

> "On n'a point parlé de la "Barbe de Vérité" parce qu'elle est le plus précieux des ornements. (...). On compte treize parties dans set ornement (...). En treige jaillissements les sources se rénandant (...).Il est écrit : "C'est an ploire d'oublier l'inimité" (2). l'influx de tout l'encemble découlent treize onctions de beume très rur. Tout ce qui existe dens cet influx y est caché. de Tischri, qui est la sentième de l'année, il y a treize mois dans le monde d'en Haut, et les treixe nortes de le Micérigande cont Olivented, !!

> Mon intention n'est pre de me risquer à to une exécèse complète du

retranscrit simplement que qualques limes de ce texte nour qu'il soit évident que le nombre traise est celui de la miséricorde, celle-ci, en hábreu. ayant nour nombre 8 v 31. Ungconfirmation de ce qui précède nous est dornée par les YHV. La miématria concicte, on le spit, à convertir un mot hébreu en un nombre, en remplacant chaque lettre de ce nom par con nombre. Un autre

"Livre spondt" . Vulliand l'a d'ailleurs faite annsi bien que nossible.

dont elles sont formics elles mame.

procédé de la Kabbale, moins connu, mais néanmoins assez fréquent, est de dóvelopher la nombre en décomposent les lettres du nom étudié selon les lettres To lettre alenh vant 1 : majs elle

clécnit, eleph, lamed, Pé qui ont respectivement pour valeur numérique 1, 30 et 80 : ainsi, en plénitude, alemb vant la somme de ces nombres, soit 111.7 Geci

dit, si l'on dévelopre en plénitude vod-hé-vay (YHV), on obtient le nombre 5? = 4 x 13. La question de savoir pourquoi le dernier Hé est laissé de côté appa-

raîtra, je l'espère, dans les pages qui suivent.

(1) Traduction integrals du "Sirbra di-Tennintha", Emile Nourry, collection \*Iles textes fondamentaux de la Kabhale", Paris, 1930, pp. 180 et suiv.

truis lettres

6.

wactement Comme a arabe.

<sup>(2)</sup> Proverbes, XIX, 11. C'est donc que la gloire de Dieu est d'âtre le Mesaricordieux.

J'ai déjà, à diverses reprises, entretenu le lecteur du tétragramme. si suréminent aux yeux des Hébreux, qu'ils n'osaient le prononcer et que. dans la prière rituelle "Tada" "Ecoute, Israël, YHVH, notre Dieu est Un" (Deuter. VI. 4), le nom sacro-saint était remplacé par "seigneur", Adonaī, - plus exactement "notre seigneur" (1) ; remarquons d'ailleurs que Adonaf dérive du mot aleph-daleth-nun-lod (ADNI) qui a pour nombre 65 = 5 x 13. Même Maimoride n'ose écrire YHVH ; il "épèle" le mot (2) dont d'ailleurs la vocalica masscrates qui vocalisèrent l'hébreu tion átait perdue denuis longtemps. Les meser en affectant les 🕮 lettres de signes divers, donnèrent au mot YHVH les voyelles du mot ADNI. de sorte minit Yehovah (ou Jéhova) ce qui n'est pas la vraie prononciation. Les modernes ont cru restituer celle-ci en remplacent Yehovah par Iahvôh sans se rendre compte que YHVH n'est pas Dieu en son unité existentialle infinie, mais cette unité existentialle en tant qu'alle est dite dans le Verbe divin, plant pe, l'Arbre des dix séphiroth. objet de l'article suivant, est une figure de l'article suivant, est une figure eristentiel de Dieu ost Eheyeh, qui signifie "Je suis" qui a pour nombre 21 = 3 x 7. 12 premier élément de Eheyeh ascher Eheyeh : "Jo quis celui qui suis", Ego sum qui sum, - nom ráválá à Moffee quand Dieu lui appenut dang le Buisson ardent : "Je suis celui qui suis... Tu dires sinsi em enfants Theyeh. ( alenh, há, yod, há) Dieu se manifeste comme l'Etre infini, l'Evister nocessaire et absolu, littre-cui-est, manur stre fini when stre outre we illite qui est est toriours us morille Ainci, il y a deux numbr noma divina qui suppessent tous las sutres, à saucir le nom tôtre gremmetique YHVH (Yehovah), dont le nombre est  $26 = 2 \times 13$ , et le nom existentiel AHYH (Eheyeh), dont le nombre est  $21 = 3 \times 7$ on maison du génio

ma euroje

<sup>(1)</sup> Glast pourquoi, dans la version gracque des Septente, YHVH est rendu par o kúfios.

<sup>(2)</sup> Guide des écerés, op. cit., tome promier, chap. LXI, p. 267.

<sup>(3)</sup> L'Illumination du coeur, anneve, chanitre IV.

Marmonide, qui a bien vu que le nom AHVH se tire de verbe âtre en hábrou, considèra pour se nort que le nom YHVH est un nom "improvisé", comme disent les Arabes, c'est-à-dire un nom absolu qui ne dérive d'aucun autre. Peut-être n'a-t-il res tout à fait tert. Notons que Ehoyeb ascher Theyeb a pour nombre 21 + 501 + 21 = 543, dent l'accommand 245 est, comme ter l'accommand le nombre des " is tert, celli le " écoptes resitifs" étent est.

LONG

Orle

Le premier nom divin, YHVH, ne pouveit âtre pronté, et le reison en est, je crois, que ce nom contient le mystère du Messie, par son socond Hételement, je crois, que ce nom contient le mystère du Messie, par son socond Hételement, aux temps de l'Ancien Testament, était encore à venir. Mais en voit que les deux grands noms, YHVH et AHYH, ont un élément commun, YH, qui leisse dans le mystère l'émément VH (1), lequel concerne le Messie par là que cet élément commonte le second hételement commun YH, qui opère la jonction entre les deux grands et le divins, et qui e pour nombre 15, constitue à lui seul un troisième nom divin, Yah, assez rare dans l'Ancien Testament. Game le negrolle Marsein (on le trouve notemment dans le "Collette" (Trode, XV, 2): "Yah est pronce et mon chant, à Lui je dois mon salut ", Cependant, pour interpréter convenablement ce troisième nom, il nous feudrait avoir déjà étudié les séphiroth. Cette remarque, d'ail leurs, s'applique d'une manière générale à tous les noms divins de la spiritue—lité hébresque.

et dans le Cantique de Molik, (Denton, XXXII,

ALHYM, qui a pour nombre 86 = 2 x 43. Ce nom est pluriel

d'Elohah. Le monothéisme risqueux des Hébreux interdit évidemment de
comprendre que ce nom désigne une pluralité de dieux. On a donc communément
compris que ce pluriel est un pluriel de majesté. Cela est fort possible;
mais — et la suite de exposé confirmera
cette opinion, — que Elohim est un pluriel parce que ce nom indique la
multitude immense des aspects de l'Idéa divine ple Verbe, c'est-à-dire la
multitude des archétypes divins (qui sont envisagés aussi comme des énergies
créatrices) sur le modèle desquels toutes les choses ont été créées () de sorte
que le nom Elohim correspond au premier hé du tétragramme . L'association
des noms YHVH et Elohim est extrêmement fréquente dans le Pantateurue moïsiaque
notamment dans l'épisode du buisson ordent:

on heut peneur aushi,

<sup>(1)</sup> Cet élément mystérieux VH, - vav, hé, - a pour nombre 11 dont le Taoisme dit qu'il est le nombre de l'union du Giel et de la Terre. Les nombres 5 et 6, qui donnent ce 11, sont les nombres centraur des deux carrés mariques complémentaires (voir fig. 15). Le second Hé du Têtragramme se rapports en effet au Verbe divin incarné, par lequel wytraxy sont assurés éternellement les érousailles du Giel et de la Terre, de Dieu et de sa création.

<sup>(3)</sup> Fabre d'Olivet traduit Elohim par "Lui-les-dieux", combinant dans cette expression l'unité du Verbe avec la multitude de ses aspects archétypiques.

(2) Elohah, comme Elohim dérive du nom alenh-lamed (AL) qui signifie "élové", "sublime": c'est le Très-Haut. AL a nour nombre 31, anagramme de 13. Il naraît convenable de rapporter systématiquement Elohim à son singulier Elohah.

Flohah

The particulation par six (jours).

Moïse dit à ALHYM: "Voici que je vair aller vers les fils de l'Isreël -...) Lorsqu'ils me demanderont: quel est son nom (celui de Dieu), que leur direi-je?" Et ALHYM dit à Moïse: "FHEYEH ASHEP EHEYEH". Et il dit: "Th dires aux fils d'Isreël EHEYEH m'e envoyé vers ver vous." Et ALHYM dit encore à Moïse: "Tu dires ainsi aux fils d'Israël: YHVH, le Dieu de vos pères, le Dieu d'Ahraham, d'Israe et de Jacoh m'e envoyé vers vous. Voilà mon nom à jameis." (Evode, 13 à 15).

en tant que Un On voit que, dans ce passage, les trois noms : Elohim, Ehereh (Je suis) et YHVH sont étroitement associés, et ce n'est évidamment pas sens raison. Si EHEYEH (Je suis) est Dieu passage in évidamment pas sens raison. cramme implique la frinité des personnes divines, déjà apparue à Abraham au térébinthe de Namré (1). Sur cette façon dont il y a lieu de comprendre le tétragramme, je m'expliquerai plus loin.) Quant à Elohim, il est le Verbe divin de cette frinité, le Verbe "opérationnel" du Père.

<sup>(1)</sup> Genèse, XVIII. On sait que trois hommes apparurent à Abraham et que ces trois hommes n'en étaient qu'un, comme l'attestent et la manière dont cette trinité s'exprime, et celle dont Abraham lui adresse la parole.

- l. Pluriel de <u>séphirah</u>, <u>séphiroth</u>, comme les mots <u>sépharim</u> et <u>sépher</u>, dérive d'une racine SPhR qui, en l'occurrence, évoque l'idée d'"entité numérique" ou, comme on l'a dit, de "schéma dynamique". Les <u>séphiroth</u> ne sont pas des abstractions, mais pas d'avantage "ce que les Maîtres d'oeuvres appelaient des modules" (1) : <u>elles sont les dix aspects absolument essentiels de l'Idée divine</u>, le Verbe, éternellement engendré par le Père. C'est là un point que nous allons développer un peu plus loin. Nous devons, auparavant, répondre à deux questions : Pourquoi dix séphiroth, "pas une de plus, pas une de moins", comme l'enseigne le <u>Sépher Yetsirah</u> ? Ensuite, pourquoi les <u>séphiroth</u>, disposées en un ensemble de trois colonnes assimilé à un arbre, comme le montre la figure 16, sont-elles surmontées de l'indication : <u>Aīn-soph</u>, nettement séparée du reste ?
- A la première question, la réponse est que <u>dix</u> est le nombre <u>neutre</u> qui exprime la dilatation ou la contraction indéfinie de l'Unité principielle que cette dilatation ou cette contraction, ne change pas. Les nombres neutres, dont nous avons déjà parlé quelques fois, sont tous donnés par la suite :

$$10^{-n}$$
...,  $10^{-2}$ ,  $10^{-1}$ ,  $10^{0}$ ,  $10^{1}$ ,  $10^{2}$ ...  $10^{n}$ ....

- et, eurythmologiquement parlant, ils ne modifient pas les nombres qu'ils affectent par multiplication. Ainsi le nombre 47, multiplié par 10<sup>-2</sup> donne 0,047 qui, eurythmologiquement, est le même que 47 ou 470. Il suit de là que les séphiroth pourraient être aussi bien au nombre de cent, ou de mille, etc.; et il existe effectivement des figures de l'arbre séphirothique où, par exemple, chaque séphirah est un tout de dix séphiroth plus petites. Nous n'insisterons pas là-dessus.
- La réponse à la seconde question demande un peu plus d'explications.

  Là où les <u>séphiroth</u> sont comprises comme autant de "réalisations" de la Possibilité universelle, chez René Guénon très particulièrement, <u>Aîn-soph</u> est
  l'Infini métaphysique, c'est-à-dire le Non-Etre; et, effectivement, <u>Aîn</u>



<sup>(1)</sup> Gui Casaril, Rabbi Siméon Bar Yochar, édition du Seuil, collection "Maîtres spirituels", Paris, 1961, p. 42.

signifie "Rien". Dans ce cas, les dix séphiroth représentent l'Etre principiel non manifesté suivi des trois mondes manifestés, le monde de la manifestation informelle, le monde de la manifestation formelle subtile et le monde de la manifestation formelle grossière. C'est bien là ce que pense Guénon (1). Les kabbalistes chrétiens sont d'un autre avis et certains s'efforcent de voir la Trinité des Personnes divines dans les trois premières séphiroth, que la Kabbale appelle "les trois splendides" ; mais, pour de multiples raisons, cette manière de voir est indéfendable : que signifierait Afn-soph au-delà de ces trois séphiroth ? Nous n'allons pas passer en revue les interprétations diverses, chrétiennes ou non, qui ont été données de l'arbre des séphiroth (2) ; nous en viendrons directement à celle qui nous paraît plus conforme à la réalité, en faisant préalablement observer qu'en de nombreux endroits la Kabbale enseigne que Aîn-soph est le Point qui est un triple Point. Tout l'exposé du chapitre IV du Symbolisme de la croix devrait être discuté en détail, dans la mesure où l'autime Guénon interprète la Kabbale en fonction de sa propre métaphysique ; mais l'on comprend bien que c'est là un travail qui ne saurait trouver sa place ici. Disons plutôt sans plus tarder comment nous voyons les choses. Afn-soph est le Point qui est triple, la Lumière qui est triple. C'est le Mystère des mystères (Raza de-Razin), l'Ancien des anciens (Attika de-Attikin), l'Ancien sacré (Attika Kadischa) ou, tout simplement, cette interrogation: "Qui ?" (Mi): les kabbalistes juifs ne pouvaient répondre que d'une façon obscure et allusive à cette question. Nous disons, nous : Ain-soph est l'Etre infini et absolu. l'Ipsum Esse, en Lui-même inconcevable (c'est pourquoi il est aîn) mais dont la Révélation christique nous dit qu'il est une Trinité de Personnes. Le Verbe lui-même, comme Personne de l'Etre existentiel infini, est compris dans cet indicible AIn-soph; et les choses étant ainsi comprises, AIn-soph n'est pas, par rapport aux dix séphiroth, le Père qui engendre éternellement leur Totalité-Un: le Denaire séphirothique est <u>l'explicitation de la Trinité</u> existentielle en tant qu'elle est créatrice. Le Denaire séphirothique est la Trinité dite dans le Verbe, qui est la Pensée (mahaschabah) divine. Ainsi le Verbe est conthu dans AIn-soph, mystère trinitaire ; et les dix séphiroth sont le Verbe en tant qu'il explicite la Trinité.

<sup>(1) &</sup>lt;u>Le Symbolisme de la croix</u>, op. cit., p. 40, note 4. Est-il besoin d'ajouter que nous refusons cette interprétation ?

<sup>(2)</sup> Signalons cependant que Cordovero comprend les trois premières séphiroth comme la connaissance, le connaissant et le connu, i niade que sont Thomas d'Aquin Refere d'assance, à la Tranili de Personn devine. Nous le redusem fon lain, lan la miteriant.

4. Pour rendre plus clair ce qui précède, nous emprunterons à un théologien (1) une présentation métaphysique et théologique du Verbe :

"Le thème biblique et paulinien de la Sagesse nous invite à voir dans le Verbe une parfaite image du Dieu invisible. Si nous la considérons comme Personne, cette Sagesse n'est autre que le Fils bien-aimé enfanté par Dieu avant toute créature, le rayonnement plénier de sa gloire et l'empreinte de sa substance. Mais si nous envisageons les valeurs qui s'y trouvent exprimées, nous devons dire alors que resplendissent et subsistent en elle, comme dans un divin miroir, le mystère de Dieu le Père et de son Premier-né, l'oeuvre entière de la création, l'incompréhensible richesse du Christ et le dessein éternel de notre salut. A cela répond bien, sembl-t-il, l'idée (...) selon laquelle le Fils est Dieu tout entier, renfermant en lui tout le contenu de la pensée divine, toute la Sagesse et par suite toute la substance de la divinité, mais Dieu en expression éternelle, en Sagesse subsistante, et non plus comme le Père en plénitude de source."

nom bealle

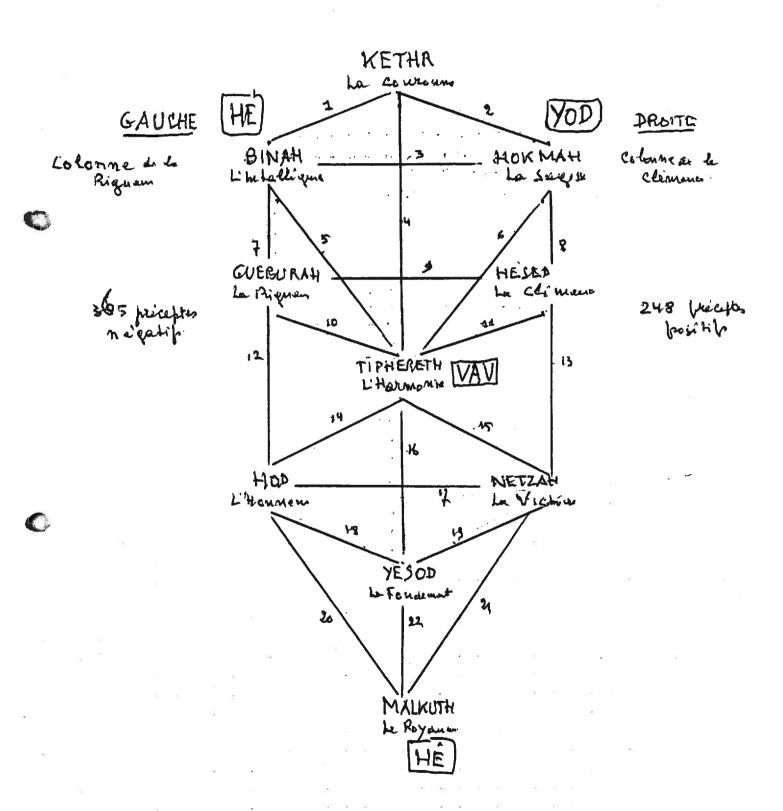
On le voit, le Verbe n'est pas seulement la totalité des Archétypes, en multitude soité, sur le modèle desquels les choses créées l'ont été, par là qu'elles y sont principiellement dites; le Verbe est plus que cela puisque s'y trouve dit le mystère même de la génération du Verbe par le Père. Si donc l'arbre des dix séphiroth est une image du Verbe, le Père s'y trouve dit, ainsi que le Verbe lui-même et l'Esprit-Saint. C'est même ce mystère de la Trinité qui est l'essentiel de ce que dit la totalité séphirothique et nous allons nous efforcer de comprendre ce dit.

5. Il n'est point besoin de décrire en détail l'arbre des <u>séphiroth</u>; il suffit d'examiner avec attention la figure 16 On y voit que les <u>séphiroth</u> forment quatre groupes, à savoir:

<sup>(1)</sup> J. Isaac: "Dieu est Père, Fils et Esprit-Saint", chap. III du livre I: "Dieu est" de <u>Initiation théologique</u>, par un groupe de théologiens, éditions du Cerf, Paris, 1955, tome II, p. 190.

FIG. 16 Bis

# L'ARBRE SEPHIROTHIQUE



(a) La longue face (Arik anpin): les trois séphiroth splendides:

Kether, la couronne, Hokmah, la sagesse, et Binah, l'intelligence. A Kether

correspond le Nom divin Eheyah (Je suis); à Hokmah, le Nom divin Yah; à Binah,

le Nom divin Elohim (1). Ces trois séphiroth sont la Trinité des Personnes

divines dites dans le Verbe: Kether est le Père, Hokmah et Binah sont les deux

aspects du Verbe, comme Sagesse et comme Pouvoir opérationnel; le Saint-Esprit,

qui procède du Père est du Fils est signifié par les trois "canaux" qui unis
sent les trois séphiroth, lesquelles sont la racine d'Atzilulh, c'est-à-dire du

"monde de l'émanation". Il est évident que le mot monde (3lam) ne doit pas être

pris au sens propre, et cette remarque s'applique d'une manière générale partout

cù le mot 3lam est utilisé. Signalons aussi un détail qui peut induire en

erreur: la Kabbale donne le nom de "Père" à Hokmah et de "Mère" à Binah. Les

lettres Yod et Hé de la première partie du Tetragramme, correspondent à Hokmah

et Binah, mots traduits en latin par sapientia et prudentia.

YHVH)

(b) <u>La courte face</u> (<u>Zéir anpin</u>): les six <u>séphiroth</u> suivantes, dites de la "construction" parce que c'est par elles que toute chose créée l'a été. (<u>La Genèse</u> dit : "en 6 jours" : ces "jours" sont des aspects ou des "moments" de l'acte créateur qui doit être rapporté à <u>Binah</u>.) La Kabbale divise ces 6 séphiroth en deux sous-groupes :

- <u>Slam Beriah</u>: le monde de la création. Trois <u>séphiroth</u>: <u>Hésed</u>
(la Grâce) ou <u>Guedulah</u> (la Grandeur): c'est le côté de la Clémence);

<u>Geburah</u> (la Force) ou <u>Dîn</u> (le Jugement, la Justice): c'est le côté de
la Rigueur. La troisième <u>séphirah</u> est <u>Tiphereth</u> (l'Harmonie, la
Beauté). Elle harmonise en effet la Clémence et la Rigueur; et, à
ce titre, elle est considérée comme la synthèse des dix <u>séphiroth</u>.

La lettre <u>Vav</u> du <u>Tétragramme</u> correspond à <u>Tiphereth</u>.

- <u>Slam Yetsirah</u>: le monde de l'émanation. Trois <u>séphiroth</u>:
Netsah (la Victoire), <u>Hod</u> (la Gloire) et <u>Yesod</u> (le Fondement, la
Base). <u>Hod</u> est l'aspect le plus immédiat de Dieu en tant que
créateur.

<sup>(1)</sup> J'écris les noms hébreux selon l'orthographe ordinairement admise (et d'ailleurs fort incertaine) et non comme l'exigerait une translitération rigoureuse.

(c) <u>6lam asiah</u>: le monde de l'action. C'est <u>Malkuth</u> seule (le Royaume) comme conséquence ou production des six précédentes <u>séphiroth</u>, - mais c'est beaucoup plus que la simple création: <u>c'est la création vivifiée par la présence réelle du Verbe</u>, "Dieu parmi nous". Nous dirons plus tard que <u>Binah</u> est la <u>Shekinah</u> d'en haut et <u>Malkuth</u> la <u>Shekinah</u> d'en bas : c'est toujours le Verbe <u>dit</u> dans le Verbe. Le second <u>Hé</u> du <u>Tétragramme</u> correspond à Malkuth.

6 Maria Maria Maria Maria Pour Léo Schaya Mont

proche de

la métanhysique est celle de Guénon, le monde de la création est celui de l'immanence divine ; le monde de la formation, le monde subtil, "habité par les anges, les génies et les âres" ; le troisième monde, Malbuth fitant celui du "fait sensoriel ou corporel", c'est-à-dire pour rarler comme (hiénon, la manifestation grossière (2).

Distribut de le ne partage nullement ce triple point de vue. L'arbre des Séphiroth ne correspond pas aux trois mondes, universel, subtil et grossier, de la manière exposée par Guénon ou Léo Schaye, i d'ailleurs en aucune façon, parce que, comme je l'ai déjà dit et comme je le répéterai sens doute encore, les dix séphiroth représentent les dix aspects essentiels de l'Idée divine, c'est-à-dire du Verbe. C'est ce que je me propose d'exposer plus en détail.

<sup>(2)</sup> Cf. R. Guénon, Le symbolisme de la croix, op. cit. p. 40, note 1.

pour guei " Le sun " corre spord ousin a Kethy, qui et le Primape det dan le Verbe.

es quatre lettres du tétragramme, yod, he, vav, he, correspondent respectivement aux sephinoth Hokmah, Rinah, Tiphereth et Malkuth. Le tétragramme n'est donc pas le nom existentiel de Dieu, qui est " e suis", sinsi que nous l'avons dit plus beut ; il est le nom divin tel que le Verbe l'énonce 🔥 Quand il 🌬 connaît, - et c'est de toute éternité, - le Principe sans principe engendre un verbe qui dit, premièrement, le mystère de cette génération ; enquite l'unité du générateur et de l'engendré (unité qui est l'Esprit-Seint) ; en troisième lieu, le mystère de la création par la **6**1émence et la **R**igueur (colonner de droite et de gauche de l'**A**rbre, et colonne centrale de l'Hermonie, ou Beauté, ou Micéricorde : voyez la figure 16) enfin, le mustère de l'incarnation du Verbe lui-même (Malkuth, le second há du-Co cue la Kabbale nous expose, elest le formulation dans le Verbe qui est l'Idéo divine, de cas mystères ; - et la Kabbele tantôt applique le fétragromme lui-même à Tiphereht, la céphirch controle ; tentôt à Hdroh, en union avec Kether. In ce dernier car, le nom d'Elohim de appliqué à Binch, - et la plupart du temps en faisant précéder Elohim de YHVH. En tout cas, Kether est fle Principe sanc principe, le Père dit dans le Verbe ; Hokmah et le Verbe dit done le Verbe (Hokmah, comme cagecre unia au Père, Binah comme nouvoir opérationnel créateur). Nous allons nous efforcer de voir tout cele d'un peu plus près.

Gommenagns for Afn-soph (perfeis écrit En-soph), qui est en dehare des 10 céphiroth et a pour nombre :

 $207 = 9 \times 23$ .

Malará con nom nágatif, Ain-soph n'est nullement l'Infini máterbusique de Renê Guéron.

Cuéron.

Cuéro

Now l'avens
elch, Ain-suph
or he Treine le
devine elle
mine:
e-t le
Pour lui ver
un Treife Point

<sup>(1)</sup> Ge mot "Ether" ne doit, bien entendu, rien évouver de physique. Avir s'écrit eleph, vav, iod, resch, et a pour nombre : 217 = 7 x 301, 301 étent une diletation de 31 -> 13.

<sup>(2)</sup> Lio Schare, l'Homme et l'absolu, op. cit., p. 33.

Se contractant en un point, qui est le vod de avir, Dieu, en quelque sorte, dégare de Lui ce qui reste, à savoir avr, qui se lit aor, c'est-à-dire lumière (1).

Cette théorie du tsim-tsum est, à première que, asser étrance.

Il est certain qu'elle a été comprise, par heaucoup, d'une manière physique ou cosmique. Or, ce n'est pas le monde, la création, qui occupe le "lieu" résultant de l'éternel "resserrement" d'Avir (car comment concevoir que Dieu ait jamais "commencé" quoi que ce soit ?); ce qui occupe le "lieu" déterminé par le resserrement, c'est le Verbe ; et il a manqué aux habhalistes un seint Thomas d'Aquin nour clarifier leurs idées halbutientes et en faire une théorie claire de la génération éternelle du Verbe ; la lumière, la totalité des dix séphiroth.

Il y a encore à voir cosi. Le Principe sans principe est éternellement en acte et encendrant éternellement son Verbe. Le point, effet du "resserrement" lest donc en fait un triple point; et c'est ce que la Kabbele est nemmenue à énoncer, assez confusément peut être ; mais enfin elle l'a dit. Elle a dit la Trinité des fersonnes divines ; elle a dit qu'outre les divines séphiroth, il faut compter encore les trois lumières qui n'en font qu'une, les trois tôtes qui ne sont qu'une tête, afin d'avoir les treize middoth. Mais ici encore il s'agit de bien s'entendre.

On compte 13 middoth, en ajoutent 10 à 3. En fait, métaphysiquement, les div céphinoth ne s'ajoutent pas aux trois fersonnes de la trinité, ce qui donne 13, pas plus qu'elles ne s'âtent de div pour donner 7. Du moins, on ne peut faire immédiatement ces calcula, car nous vorrons qu'en un certain cens set au moins justifiée, en Kabbale, comma en arithmétique, le relation 10-7=3.

Le total des div sérbiroth résulte d'un certain point de vue ; le nombre trois, - les trois lumières qui ne sont qu'une seule lumière, - est donné par une façon différente de considéren les mêmes réalités divines. Lorsque l'en compte trois personnes et que l'en affirme ainsi la Trinité, le point de vue act

même 1 v et 0 sont rendus par le même lettre vev. Aon a pour non 207, mi est le nombre d'Asnuscoph. Done, exant encendré le limière, le Principe sans principe est demouré le même. Nous avon vu plus hant que le cycle me les un édies de 1449 annie se de compose en 7 fériedes de 207 aux

existentiel. On dit alors que le Saint est une seule existence infinie, une seule essence infinie, que nous concevons comme trois personnes : le Principe sans principe, le Verbe de ce Principe, - l'Idée divine, - et l'Esprit-Saint qui est l'unité de ces deux. Lorsqu'ensuite on envisage les dix séphiroth, ce sont les aspects intellectuels de l'Idée divine que l'on envisage, c'est-àdire du Verbe. Dans cette seconde perspective, l'Arbre des dix séphiroth est le Fils.

Qui dit "absolu" dit réalité "en soi" n'entretenant aucun rapport

10.

avec quelqu'autre que ce soit. Afn-soph, Dieu en soi, est cet absolu. Mais cet absolu en soi est d'abord une relation d'un Principe sans principe à son Verbe, son Idée éternelle, puis ensuite, de ce fait, une relation double (active et passive) de ces deux à l'Unité des deux qui est le Saint-Esprit. Le Verbe, considéré dans cette Trinité, sans doute, mais en lui-même, se présente, pour la Kabbale, sous l'espect d'une figure schématique, un "abre" au-dessus duquel est écrit Afn-soph. Afn-soph est la triple lumière qui n'est qu'une seule lumière : la Trinité des personnes divines ; l'Arbre séphirothique est un condensé de la connaissance que nous avons de la seconde personne. La Kabbale n'énonce nulle part que Dieu, l'Etre infini, est une Trinité, ; ce silence, toutefois, n'est pas un argument contre l'interprétation que je crois pouvoir donner de l'enseignement kabbalistique examiné à la lumière de la connaissance qui nous vient du Christ, Verbe incarné, que les Juifs n'ont pas reçu (1). Et une uniquitaire de la confidere d

L'Arbre des dix <u>séphiroth</u> n'est pas l'expression figurée d'une émanation plotinienne qui aboutirait au monde sensible ; ce schéma explicite le Verbe du Père ; il est ce Verbe en dix archétypes fondamentaux, ou Idées divines fondamentales (2). Les choses étant vues de cette façon, <u>Aln-soph</u> est la Trinité divine, les "Trois Lumières qui ne sont qu'une Lumière", les "Trois Points qui ne sont qu'un Point", les "Trois Têtes qui ne sont qu'une Tête". Ici, c'est toute la doctrine de la très sainte Trinité qu'il faudrait exposer dans l'esprit même de saint Thomas d'Aquin. Nous per pour le pour l

(2) Sur les Idées divines coextensives au Verbe lui-même, cf. L'Illumination du coeur, deuxième partie, chap. V: "Les Idées divines et la création".

<sup>(1) &</sup>quot;La Kabbale tend à relier les dogmes commentés par la théologie catholique et les conditions de la raison humaine. Je ne prétends pas que la Kabbale ait été inventée dans ce but, mais je dis qu'elle semble s'y prêter d'une façon remarquable. Plusieurs auteurs tels que Gichtel, Drach et Pauly ont montré l'accord de la Kabbale et des dogmes catholiques." (Francis Warrain, Théodicée de la Kabbale, op. cit., p. 22.)

23

int utelligiblimusionsu

y songer, et d'ailleurs j'en ai fait l'esquisse Disons seulement que Dieu, l'Etre infini, une Essence, un Acte d'existence unique - comme deur processions, celle du Verbe à partir du Père. celle de l'Esprit-Seint à partir du Père et du Fils ; et comme quatre relations rielles, ainsi que le dit saint Thomas d'Aquin (2). l'Absolu est incompréhensible absolument, jusqu'à ce que l'on comprenne, per la Révélation, qu'il est l'Etre infini en tant que celui-ci comporte quatre relations réelles. Alors l'Absolu davisatus est assenti comme la réalité surrême : alors aussi le Père est compris au moins comme le Principe sans principe, "en plánitude de source"; le Verbe, commo l'explicitation du Père: 1 Monrit-Saint comme l'unité absolue des deux. Envisagé en lui-même, le Père est est annold Pare names quitl engendre was ≯lo Venhe, qui róvèle le Père, parce qu'il est, ce Venhe, l'Idée divine. Los kabbolictes juifs (car il en fut qui étaiont chrétiens) ne pouvoient caisir Descript le mystère qui est le tréson commun des chrétiens, il ne parlaise d'Ain-soph que comme du "mystère des mystères".

se mème nut me que lui. C'at

> J'espère avoir montré à suffisance ce qui distingue les div séphiroth des trois lumières, celles-ci étant Dieu en tent qu'Exister absolu (Insum Esco) (3) ; celles-là vicant à résumer ce que le Principe sens principe conneît quand Il Se conneît, - à savoir l'Idée divine, le Verbe "outre" que le Principe qui l'engendre. Ce serait d'ailleurs une grave enreur d'assimiler

Celui)

(1) Cf. L'Illumination du coeur, deuvième partie, chap. IV, "Les Barsonnes

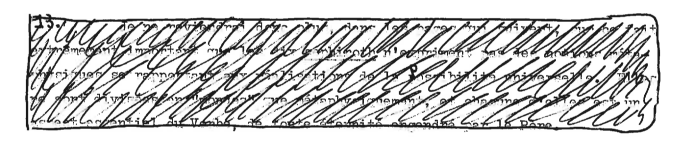
(2) Some this cloring, 1°, most 28, art. I.

William of the control of the contro

Fermes

(3) La langue hébraique ne possède nes deux perha distincts nour exprimer le verbe être et le verbe exister. Sur le problème que pose l'expression "Exister divin" du fait de la rarticule ex qui donne à penser que ce qui elesiste, jici Dieu lui-même; tient toujours son être d'un autre) voir L'Illumination du coeur, pp. 132 et suiv. Nous disors que Dieu existe dans le sens où saint Thomas d'Aquin dit que Dieu est l'Ipsum base.

la triade "connaissant", "connu", "connaissance", à la trinité des personnes divines en élevent bien entendu le conneître à la beuteur du divin. Saint Thomas a nattement dénoncé cette erreur (1). Le Verbe, ou Idée divine, est distinctement sutre que le Principe sans principe, et il principe tout ce que Dieu est en son unité et en sa trinité, ainsi que l'univers dons son oncemble. C'est pourquoi la totalité réphirothique qui est le Verbe, embracce tout ce que Dieu est : c'est pourquoi aussi la connaissance divine est olle-mêm dite dans cette totalité séphirothique. Centes, cette connaissance (Dalath) n'est pas représentée par une séphirah partioulière (2) ; mais cette notion est interposée entre Holman et Binah, les deux aspects du Verbe dit dans le **V**erbe, comme étant "la résultante de leur intime union", c'est-à-dire de l'union intime de la segesse et de l'intelligence. Delath est, en somme, la plénitude du Verbe dit dans le Verbe ; c'est pourquoi, se prolongeant d'une pert vers Kether, la couronne, qui est le Principe sans principe dit dans le Verbe, et d'autre part vers Yesod, Dalath embrasse empilement la totalité des neuf sáphiroth antérieures à Mallauth (3).



<sup>(1)</sup> Somme théologique, 1ª, quest. 28, art. 4: le distinction, en Dieu, de "commaissant" et de "connu" est une mure distinction de raison, tandis que le Verbe est sutre que le Père.

<sup>(2)</sup> Daisth est l'infinitif d'un verbe qui cionifie l'appréhender!, leviel a pour nombre 124 = 4 x 31.

<sup>(3)</sup> F. Warrain, Thoodicse de la Kabbale, op. cit., p. 35.

onen bonne

& alova

Il faut indictor sur le fait que le Venhe divin est figuré par 13. deur cómhirothe distinctes. Le Verbe divin, l'Idéo divire est d'abord la Samesse du Père, sous cet samect, plusionna traditiona l'ont to + fimining, la Sophia ou Minerve (Pallas Athónée) sortie toute armée du germeau de Juniter (Zeus-Pater, Twans-Pitar) A. Cette Pagesse (Hokmah) est le Verbe dans con entériorité entelogique à la création. Mais muicrue la Verbe est celui rem quem omnia facta sunt, étant, notamment, l'idéc du créable ot, à ce titre, la totalité des archétypes des ôtres créés, le Verbe a un second acroat, un aspect arémationnel et georificial : alegt elara Rinch, le pouveir opérationnel, la chekhinah d'en haut, le premier kraz hé du tétragramme; c'est le Verhe qui s'incernera (Mallouth) sacrificiellement pour le salut de tous les hommes et qui sera le second hé du tétragramme. Peut-être comprendratton along one Ringh est la recine de la Richen qui vout, le cas échépnt, le cacrifice, et Holmah, la recine de la Glémence en grâce. L'acte orésteur s en effet un acrect socrificiel dans la mosure où il est donné à la crépture humaine, parce qu'olle est libre, la faculté de s'isolar de son opésteur, - ce qui est péché et illusion : car s'il est vrai que l'homme n'est par Dien at ne cannait jemair clidentifier abcolument à Lui, en revanche, Dien ne contient pac, avec la créature humaine, une relation d'altérité réelle, et clast pourquoi l'homme ne peut vivre se vie d'homme que dens l'union, sussi complète que possible, à Dieu. Et il me peut méaliser cette union que par un effet de la mace divine, qui est positive, miséricondieusement le la Rigueur tiete. Cet équilibre est réaliser en Tiphereth pour nombre 1081.

- 14. Résumons. Ce qui est dit dans la totalité séphirothique. c'est premièrement Dieu lui-même. Kether, la Couronne, est le Père, le Principe sans principe, dit dans le Verbe ; Hokmah et Binah sont les deux aspects du Verbe dit dans le Verbe, la première comme Sagesse, et par conséquent en étroite union avec Kether ; la seconde comme Intelligence créatrice, et par conséquent tournée vers les six séphiroth de la construction, au-delà desquelles se tient Malkuth, le Règne ou le Royaume, qui est encore le Verbe, mais le Verbe dans la création. dans une création étroitement unie à son créateur. Le Tétragramme sacré YOD-HE-VAV-HE (Jehovah, Iahvé) se rapporte essentiellement au Verbe engendré de toute éternité par le Père et incarné dans la création ; car selon la Kabbale la plus orthodoxe, YOD se rapporte à Hokmah, la Sagesse, le premier HE à Binah, l'Intelligence créatrice ; VAV à Tiphereth, l'Harmonie ou la Beauté, et le second HE au Christ, Verbe divin incarné, la création vivifiée par la présence réelle du Verbe et, de ce fait, le péché ayant disparu, le Règne ou le Royaume du Christ-Roi.
- 15. L'erreur commise par beaucoup d'auteurs chrétiens qui se sont intéressés à la Kabbale juive est de vouloir, à tout prix, établir une correspondance entre les trois séphiroth supérieures (les "splendides") et les trois personnes de la Trinité, ce qui n'est pas soutenable dès l'instant où il est bien 🕻 que Kether est le Père dit dans le Verbe et Hokmah et Binah, les deux aspects du Verbe divin, également dits dans le Verbe (1). Procédant du Père et du Fils comme d'un seul principe, le Saint-Esprit est dit, dans l'Arbre séphirothique, par les 22 "canaux" qui relient toutes les séphiroth entre elles (fig. 16 16 16); et dans le Tétragramme sacré YOD-HE-VAV-HE, la lettre VAV correspond à la fois à Tiphereth, au Saint-Esprit et à la Miséricorde divine. La Kabbale dit, en effet, que <u>Tiphereth</u> (la Beauté, l'Harmonie) est encore appelé Rahame la Miséricorde, où la Clémence couvre la Rigueur. Il est dit aussi que la fine pointe du YOD (Hokmah, la Sagesse) se confond avec Kether (le Père). Quant au premier HE, c'est Binah, l'Intelligence divine opérant la création par les six séphiroth de la construction (ce premier HE est la Shekinah d'en haut) ; et le second HE, c'est Malkuth, c'est-à-dire la présence réelle du Verbe divin dans le

Now L'avery dut blu hour, use

<sup>(1)</sup> Les autre erreur, celle de Moïse ben-Jacob Cordovero (1522-1570) consiste à faire correspondre les trois séphiroth supérieures à la connaissance, au connaissant et au connu. Saint Thomas d'Aquin a réfuté la thèse selon laquelle la Trinité des personnes divines est assimilables à cette triade (Somme théologique, 1<sup>a</sup>, quest. 28, art. 4, ad primum).

monde (la Shekinah d'en bas), autrement dit le Verbe incarné, avec son Royaume théocosmique.

Hokmah, toujours étroitement unie à Kether, est la racine de la colonne de la Clémence, tandis que Binah, tournée vers les six séphiroth de la création, est la racine de la Rigueur; d'autre part, la colonne de la Clémence, à droite, est celle des 248 préceptes positifs et la colonne de la Rigueur, à gauche, celle des 365 préceptes négatifs (fig. 16bis). Le nombre 248 est celui de la Miséricorde (reseh-cheth-mem, 200 + 8 + 40) et Tiphereth est la miséricorde, quand la Clémence couvre la Rigueur, de sorte que la "balance" (de la connaissance) est équilibrée par un don grâcieux de Dieu (1). Quant au nombre 365, c'est celui de la Rigueur tout entière qui annule, annihile la créature par ses préceptes négatifs: "tu ne feras pas ceci, tu ne feras pas cela...", - Rigueur que seule la grâce (Hesed) jugule lorsque Dieu fait miséricorde.

Il resterait à expliquer par la guématrie ou eurythmologiquement le nombre 365 qui, en chiffres ronds, est celui du nombre de jours que comporte une année et, en même temps (nous verrons cela) le nombre d'années de la vie du patriarche antédiluvien Henoch. Dans l'état actuel de nos connaissance, je ne vois pas le moyen de fournir une explication complète et décisive. Nous laisserons donc la question en suspens, tout en notant que le nombre des préceptes, tant positifs que négatifs est 248 + 365 = 613.

<sup>(1) 248</sup> est aussi le nombre d'Abraham. Voyez plus haut, chapitre III, article 2, section 4a.

17. S'il est désormais inutile d'insister sur l'importance du nombre 7, montrons au moins de quelle manière il intervient dans les nombres des séphiroth.

Hokmah est tourné vers Kether; Binah est tourné vers les six séphiroth de la construction. Mais Hokmah et Binah sont également le Verbe dit dans le Verbe. Le nombre d'Hokmah est 73; celui de Binah est 67. La somme Hokmah-Binah est donc:

$$73 + 67 = 20 \times 7$$

(Le rapport de Binah à Hokmah est d'ailleurs :

$$\frac{73}{67} = \frac{1089}{10^3} = \frac{9 \times 11^2}{10^3}$$

et le rapport de Hokmah à Binah :

$$\frac{67}{73} = \frac{917}{10^3} = \frac{7 \times 131}{10^3}$$

L'union étroite de <u>Hokmah</u> à <u>Kether</u>, c'est-à-dire de la Sagesse au Principe sans principe (1) conduit à associer les nombres de ces deux <u>séphiroth</u>. Le nombre de Kether est 620 = 20 x 31. On a donc:

$$73 + 620 = 693 = 99 \times 7$$

A Binah, le Verbe en tant qu'Intelligence créatrice, correspond le premier He du Tetragramme YHVH; au second He correspond Malkuth qui est la création, n'existe qu'en vertu de l'incarnation du Verbe: toute la création (le "Royaume théocosmique" qui, actuellement, est en voie de formation) est justifiée dans le sentiment de son existence par la présence de l'incarte en son sein du Verbe qui prodigue l'Esprit-Saint. Nous l'avons déjà dit: si Binah est la Shékinah d'en haut, Malkuth est la Shekinah d'en bas. La Shékinah est, selon le verbe hébreu dont dérive ce nom, celle qui réside (2). Et elle réside dans le sanctuaire (Mishkan) du Temple et dans le coeur de l'homme, car ce coeur est aussi un sanctuaire.

<sup>(1)</sup> Saint Jérôme, rédigeant la Vulgate, traduisit Hokmah (Sagesse) par Sapientia et Binah (Intelligence) par Prudentia. La divine Sagesse, c'est le Verbe, Fils du Père (saint Thomas d'Aquin, Somme théologique, 1°, quest. 27, art. 2). A propos de la Sagesse, souvenons-nous des textes de l'Ancien Testament:

Proverbes, XIII, 22; Sagesse, VI, 22; VII, 12; VII, 15 et suiv.; VIII, 2 à 3; IV, 10; etc. La Sagesse est antérieure à toute création: Dominus possedit me in initio viarum suarum, antequam quid quam facerit a principio. Cette union éternelle de la Sagesse au Père est exprimée par la Kabbale quand elle dit que la pointe du yod du Tétragramme YHVH est la Kether elle-même.

(2) Voyez L'Illumination du coeur, pp. 123, note 4; 125, note 8, et 176, note 12.

18. On peut le présumer à la lumière des observations suivantes :

- Comme le montre le Tableau n° 9 de l'article 7 du chapitre II, le nombre 143 est la raison de la progression qui va de 142 à 1000 et par laquelle sont données les six périodes :

142, 285, 428, 571, 714, 857

que l'on obtient en divisant les six premiers nombres par 7.

(

- Or, de <u>Binah</u> à <u>Malkuth</u> s'étendent les six <u>séphiroth</u> de la construction et on a (1):

67 + 143 = 210

210 + 143 = 353

353 + 143 = 496, nombre guématrique de Malkuth.

Autrement dit, entre <u>Binah</u>, principe "constructeur de la maison" par le moyen des <u>six séphiroth</u> de la construction, et <u>Malkuth</u>, qui est la "maison construite", le "royaume" vivifié par le Verbe, il y a une "distance" qui est mesurée par 143 :

 $496 - 67 = 429 = 3 \times 143$ 

Nous aurons l'occasion de le redire : la Shékinah (écrite schin, kaph, yod, nun, hé - voyez plus loin le Tableau nº 30, - de sorte que son nombre guématrique est 385 = 5 x 77) est la gloire divine d'en haut (gloria in excelsis deo) et la paix ici-bas (Malkuth) que le Christ prodigue à tout homme de bonne volonté (et in terra pax hominibus bonae voluntatis). C'est pourquoi laudamus te, benedicimus te, adoramus te et glorificamus te. La Shékinah est plus particulièrement Binah; et Malkuth est, dit la Kabbale juive, la synthèse des séphiroth. A ce titre, elle correspond plus spécialement à Tiphereth à laquelle toutes les séphiroth, sauf Malkuth, sont directement reliées. C'est pourquoi il y a aussi une correspondance entre Tiphereth et l'Esprit-Saint qui descend en Malkuth par Yesod. Le Tétragramme sacré YHVH desimule ainsi, non seulement l'incarnation du Verbe (le second Hé), mais aussi le mystère de la Trinité des personnes divines, - car la fine pointe du Yod se confond avec Kether (2).

Nous allow maintenant rêtes du le Genter le reone les 143.

<sup>(1) 67</sup> est le nombre guématrique de <u>Binah</u>, 496 le nombre guématrique de <u>Malkuth</u> : voyez l'article suivant, section 6.

<sup>(2) 1081</sup> est le nombre guématrique de <u>Tiphereth</u>. Or : 1081 - 67 (<u>Binah</u>) = 6 x 13<sup>2</sup> et 1081 - 496 = 45 x 13.

Ι

diverme 1. importance du nombre 143, produit de 13 par 11, nombre dont le triangle est 10296, anagramme de 12960, ce dernier nombre exprimant la moitié de 25920, la Grande Année solaire première. Voilà un premier nombre-clé. Un second nombreclé est 777 formé au moyen de trois chiffres 7, comme 77 est formé au moyen de deux fois ce chiffre. C'est la Genèse elle-même qui nous invite à nous intéresser à ce nombre 777 en le rapprochant de 77 et de 7. En effet, en Genèse IV, 23, il nous est parlé d'un certain Lamek (écrit en hébreu au moyen des lettres lamad, mem, kaph), personnage de la descendance de Kain qui déclare que si Kain sera vengé 7 fois, lui-même, Lamek (anagramme de MLK, (anagramme) le sera 77 fois. D'autre part, il nous est dit encore, en Genèse V, 31, qu'un autre Lamek, de la descendance de Seth, vécut 777 ans. La rencontre est trop remarquable pour ne pas avoir été voulue par Morse, auteur de la Genèse, afin de léguer à la postérité une indication numérique dont, en temps opportun, elle pourra tirer parti. Que ces deux nombres, 143 et 777, exigent d'être associés, c'est d'abord ce que laisse voir leur produit llllll, nombre où le chiffre l est répété six fois, ce qui ne manque pas de retenir l'attention. C'est un nombre "de transition", le produit de 111 par 1001, autres nombres de transition. On se souvient que l'on appelle nombre de transition tout nombre écrit au moyen des chiffres 0 et 1, ceux-ci étant pris un nombre quelconque de fois.

ou qui ei

noules \

70L 1

Mais il y a beaucoup mieux. Appelons sizain tout nombre de six chiffres tel quel e nombre formé par les trois premiers et celui formé par les trois seconds donnent, par addition, 999. Le sizain sera parfait si, en outre, il est exactement divisible par 777 et il est bien entendu que la présence d'un ou de plusieurs zéros dans le sizain n'influe en aucune manière sur cette propriété lorsque, toutefois, elle se manifeste; car la division par 777 du cizain, si elle est relativement fréquente, n'est pas toujours réalisable. Voici trois exemples où cette division par 777 n'est pas possible:

271728, bien que 271 + 728 = 999 142857 (donné par 1 divisé par 7), bien que 142 + 857 = 999 123876, bien que 123 + 876 = 999. Ces trois nombres, parmi une multitude d'autres, sont donc appelés des <u>sizains imparfaits</u>. En revanche, en voici deux qui sont des <u>sizains parfaits</u>:

- -846153, où 846 + 153 = 999, avec :  $846153 = 777 \times 1098$
- -153846, où 153 + 846 = 999, avec :  $153846 = 777 \times 198$ .

J'ai choisi ces deux exemples parce que les demi-sizains 153 et 846 sont particulièrement significatifs : 153 (comme 51, 17 et 306) est un nombre moteur de la Grande Année solaire seconde :

$$25704 = 153 \times 168$$
;

quant à 846, il est une anagramme de 648, lequel nombre est la centième partie du manvantara calculé au moyen de la Grande Année solaire première :

$$64800 = 2,5 \times 25920,$$

de sorte que 648, anagramme de 846, est la quarantième partie de cette Grande Année solaire première :

()

$$25920 = 648 \times 40$$
.

On remarquera d'ailleurs que 025704 et 025920 donnent des sizains parfaits, puisque:

$$\frac{025704}{143}$$
 = 170,748251; 748 + 251 = 999; 748251; 748 + 263;

$$\frac{025920}{143} = 181,258741 ; 258 + 741 = 999; 258 741 = 777 \times 333.$$

Par ces deux exemples, nous voyons que lorsque l'on divise un nombre quelconque par 143 pour dégager son sizain, il ne faut pas tenir compte du nombre entier à gauche de la virgule, mais seulement du nombre formé par les six chiffres qui sont à droite de celle-ci et qui, eux, constituent proprement le sizain.

Lorsque, divisant un nombre entier quelconque par 143, - en négligeant, comme nous venons de le dire, les unités entières à gauche de la virgule, on tombe sur un sizain parfait, celui-ci est toujours le produit de 777 par un
certain nombre, que nous appellerons le grand résidu. Le petit résidu sera le
quotient de la division, toujours possible, du grand résidu par 9. Ainsi,
dans les exemples donnés ci-dessus:

$$748251 = 777 \times 963$$
;  $963 = 9 \times 107$ ,

$$258741 = 777 \times 333$$
;  $333 = 9 \times 37$ .

Voici encore deux exemples :

$$\frac{71}{143}$$
 = 0,496503; 496 + 503 = 999  
496503 = 777 x 639 = 777 x (9 x 71).

Ici, <u>le petit résidu restitue le nombre de départ</u>, ce qui est loin d'être toujours le cas ; mais lorsqu'il en est ainsi, <u>le petit résidu est qualifié de parfait</u>.

$$\frac{1081}{143} = 7,559440 ; 559 + 444 = 999$$

$$559440 = 777 \times 720 = 777 \times (9 \times 80).$$

Le petit résidu <u>ne restituant pas le nombre de départ</u>, est ici <u>imparfait</u>.

Une autre remarque est la suivante : étant donné un sizain parfait, la différence entre ses deux éléments de trois chiffres (les deux demi-sizains) est toujours un multiple entier de 7. Ainsi :

$$-496 + 503 = 999$$
;  $503 - 496 = 7$   
 $-559 + 440 = 999$ ;  $559 - 440 = 119 = 7 \times 17$ .

Dans nos développements ultérieurs, il ne suffira donc pas qu'un sizain ABCDEF soit tel que l'on ait ABC + DEF = 999, il faudra encore que ABC - DEF ou DEF - ABC soit 7 ou un multiple de 7, le sizain ABCDEF lui-même étant divisible par 777.

4. Ce qui précède s'explique arithmétiquement par la considération que voici, où nous distinguerons deux cas : premièrement le cas où le nombre à diviser par 143 est plus petit que 143 ; deuxièmement le cas où le nombre à diviser par 143 est plus grand que 143. Dans le premier cas, — la division par 143 des nombres de 1 à 142, — l'opération donne un sizain plus petit que un, — on écrira donc un zéro à gauche du sizain, et l'on séparera par une virgule ce zéro du sizain ; et en divisant les nombres de 1 à 142 par 143, on obtiendra 142 sizains constituant une progression arithmétique de raison 006993. Divisons les nombres de 1 à 5 par 143, nous obtenons successivement :

$$\frac{1}{143} = 0,006993 ; 006993 = 777 \times (9 \times 1) ;$$

$$006 + 993 = 999 ; 993 - 006 = 7 \times 141 ;$$

$$\frac{2}{143} = 0,013986 ; 013986 = 777 \times (9 \times 2) ;$$

$$013 + 986 = 999 ; 986 - 013 = 7 \times 139 ;$$

$$\frac{3}{143} = 0,020979 ; 020979 = 777 \times (9 \times 3) ;$$

$$020 + 979 = 999 : 979 - 020 = 7 \times 137 ;$$

$$\frac{4}{143} = 0,027972 ; 027972 = 777 \times (9 \times 4) ;$$

$$027 + 972 = 999 ; 972 - 027 = 7 \times 135 ;$$

$$\frac{5}{143} = 0,034965 ; 034965 = 777 \times (9 \times 5) ;$$

$$034 + 965 = 999 ; 965 - 034 = 7 \times 133.$$

On voit que les sizains forment bien une progression arithmétique de raison 6993, ce dernier nombre étant le produit de 777 par 9. Si nous continuons à diviser les nombres plus petits que 143 par 143, nous arriverons aux algorithmes suivants :

$$\frac{70}{143} = 0489510 ; 489510 = 777 \times (9 \times 70);$$

$$489 + 510 = 999 ; 510 - 489 = 7 \times 3 ;$$

$$\frac{71}{143} = 0,496503 ; 496503 = 777 \times (9 \times 71);$$

$$496 + 503 = 999 ; 503 - 496 = 7 \times 2 ;$$

$$\frac{72}{143} = 0,503496 ; 503496 = 777 \times (9 \times 72);$$

$$503 + 496 = 999 ; 503 - 496 = 7 \times 2 ;$$

$$\frac{73}{143} = 0,510489 ; 510489 = 777 \times (9 \times 73);$$

$$510 + 489 = 999 ; 510 - 489 = 7 \times 3,$$

et ainsi de suite. Donc, à partir de 72 divisé par 143, l'ordre des deux demi-sizains est <u>inverse</u>, de sorte que nous aboutissons à l'algorithme :

$$\frac{142}{143} = 0,993006 ; 993006 = 777x(9 \times 142) ;$$

$$993 + 006 = 999 ; 993 - 006 = 7 \times 141.$$

Nous remarquerons en outre que les demi-sizains, de 006 à 496, et de 993 à 503, - donc les demi-sizains, premiers et seconds, que l'on trouve à partir de l divisé par 143 jusqu'à 71 divisé par 143 constituent deux progressions arithmétiques de raison 7, l'une ascendante:

l'autre descendante :

et que l'on a :

$$496 - 6 = 993 - 503 = 490 = 10 \times 7^2$$
.

La même remarque vaut pour les 71 demi-sizains de 503 à 999 et de 496 à 006, donc pour les demi-sizains, premiers et seconds, que l'on trouve à partir de 72 divisé par 143, jusqu'à 142 divisé par 143 fici, naturellement, les progressions sont inversées puisque l'on a maintenant d'abord une progression ascendante, de 503 à 993, puis une progression descendante, de 496 à 006. Mais ici encore;

$$999 - 503 = 496 - 6 = 10 \times 7^2$$
.

Lb

4(b). La division de 143 par 143 donne 1. Au-delà de 143, nous tombons sur le deuxième cas, celui où le nombre à diviser est plus grand que 143. Or. la suite des entiers au-delà de 143 étant illimitée, nous constaterons la réapparition de nos sizains, mais cette fois, précédés d'un certain nombre entier. à gauche de la virgule, et ce nombre entier dit combien de fois 143 entre dans le nombre considéré que divise 143. Ainsi, de 144 à 144 + 142 = 286, les quotients seront nos 142 sizains précédés chacun du nombre 1 à gauche ; par exemple :

 $\frac{144}{143} = 1,006993 ; \quad \frac{213}{143} = 1,489510.$  Deux fois 143 (= 286) divisé par 143 donne évidemment 2 ; mais au-delà de 286, c'est-à-dire de 287 à (287 + 142 =) 529, nos 142 sizains seront précédés du nombre 2. trois fois 143 (= 429) divisé par 143 donnant 3, au-delà de ce nombre, c'est-à-dire à partir de 43D et jusqu'à 673, nos sizains seront précédés de l'entier 3 ; et ainsi de suite indéfiniment. Donc, lorsque nous diviserons un nombre quelconque par 143, nous ne devrons envisager que le sizain à droite de la virgule, l'entier, à gauche de celle-ci, se bornant à nous indiquer combien de fois le nombre envisagé contient 143.

La conclusion de tout cela est qu'il n'y a que 142 sizains originaux divisibles par 777; et de plus que ces 142 sizains se divisent en deux groupes, le second répétant le premier lorsque l'on intervertit l'ordre des deux demisizains (1). Nous allons, dans la suite de cette étude, analyser les nombres guématriques de quelques mots hébreux, en divisant ce nombre par 143, puis en divisant le sizain obtenu par 777.

II

4(c). L'hébreu comporte 22 lettres et tout texte hébreu se lit de droite à gauche. La Kabbale assigne aux neuf premières lettres, de aleph à teth, les valeurs numériques de 1 à 9 ; ensuite, aux neuf lettres suivantes, de yod à tzadé, les valeurs numériques de 10 à 90 ; enfin, aux quatre dernières lettres, de goph à thau, les valeurs 100, 200, 300 et 400. Ainsi, à tout mot hébreu correspond un nombre que l'on obtient en faisant le total des valeurs numériques coresspondant aux lettres qui le composent. Le nombre du mot envisagé est le nombre guématrique de ce mot, la guématrie étant la science des nombres et des lettres. Beaucoup de commentateurs de la Kabbale, même Vulliaud jusqu'à un



<sup>(1)</sup> Se reporter au Tableau nº 12. Entre O et 143, on compte 142 nombres, de 1 à 14; de 143 à 286 (= 2 x 143), on compte 142 nombres; et ainsi de suite jusqu'à l'algorithme : entre 858 (= 6 x 143) et 1001 (7 x 143), on compte 142 nombres, de 859 à 1000.

certain point, on reculé devant ce qui leur paraissait être une absurdité pure et simple : comment, et surtout pourquoi, à telle lettre correspondrait tel nombre ? Nous répondrons que nous n'en savons rien ; mais une chose est en tout cas sûre : il est impossible d'étudier dans son ensemble la Kabbale juive en faisant abstraction de la guématrie dont usé, et souvent abusé, les kabbalistes juifs, et même chrétiens. Nous prendrons donc cette science pour ce qu'elle se donne être ha lave une méthode d'investigation des mots, et principalements des Noms divins. Et nous ferons remarquer que l'arabe, qui compte 28 lettres et qui, comme l'hébreu, est une langue sémitique, possède lui aussi une science des lettres (ilmul-hurûf), et Guénon en a parlé au moins une fois, dans un article recueilli dans Symboles fondamentaux de la science sacrée, ouvrage posthume (1). Dans la Kabbale juive, cette science (qui, si elle est recevable, n'est certainement alors pas d'origine humaine) se complique de ce fait que la guématrie admet, à côté du premier nombre guématrique, un second nombre dit "étendu" ou "en plénitude" et qui n'est pas seulement obtenu en faisant la somme des nombres affectés aux lettres composant un mot quelconque, mais en faisant la somme des nombres des lettres qui composent les lettres du mot considéré. Si, par exemple, un mot s'écrit au moyen des lettres aleph et beth, le nombre guématrique simple sera 3, parce que aleph vaut 1 et beth vaut deux. Mais le mot guématrique, en plénitude, sera 523 parce que aleph est écrit au moyen des lettres A, L et Ph, et beth au moyen des lettres B, Y, Th, de sorte que l'on a :

$$(A + L + Ph) + (B + Y + Th)$$
  
 $(1 + 30 + 80) + (2 + 10 + 400)$ 

soit 111 + 412 = 523. Hâtons-nous de rassurer le lecteur : nous laisserons entièrement de côté ces développements guématriques en plénitude. Ce n'est pas qu'ils soient sans intérêt, bien au contraire ; mais, dans ce chapitre consacré à la Kabbale juive, nous devons forcément nous restreindre. Nous n'ambitionnons qu'à inciter le lecteur à des recherches sur la base des renseignements qui sont ici donnés.

( )

JAFA

<sup>(1)</sup> NRF, Paris, 1962, pp. 68 et suiv. La methode and consette à calculur le vahen numerique si un mot u, un arabe, le fate. Comme l'arabe, à l'ore-gire, re fassidant pue 22 letts, et qu'il en compette 28 par els suits, on distingue le petit fater du quand jafe.

| VALEUR        | NUME | mques des   | LETTRES | HEBAM'ques | A   |
|---------------|------|-------------|---------|------------|-----|
|               | x    | ALEPH       | 1       | A          |     |
|               |      | BETH        | 2       | B          |     |
|               | 1    | GHMMEL      | 3       | G          |     |
|               | 9    | DALETH      | 4       | D          |     |
|               | 7    | HE          | 5       | H          |     |
| Barra na mara | 7    | VAV         | . 6     | V,W,O,     | נוס |
| E             | 5    | ZAIN        | 7       | Z          | 9   |
|               | n.   | CHETH       | 8       | ch         |     |
|               | 4    | HTST        | 9       | T          | 8 9 |
| E- 1 H E -0 X | •    | (dol) CO    | 10      | 7          | - T |
|               | 5,9  | KAPH        | 20      | K          |     |
| -             | 7    | LAMED       | 300     | L          |     |
|               | D, D | MEM         | 40      | M          |     |
| #- A          | 45   | NUN.        | 50      | н          |     |
|               |      | SAMEK       | 60      | S          | 4   |
|               | y    | AIN         | 70      | 3          |     |
|               | 7,5  | <b>२</b> शह | 80      | Ph         |     |
|               | 3, V | TZADE       | 38      | Tz         |     |
| 0             | 7    | QOPH        | 100     | Q          |     |
| ati ati       | 1    | RESM        | 200     | R          |     |
|               | U    | SHIN        | 300     | Sh         |     |

5. Le Tableau nº 30 présente au lecteur les 22 lettres de l'alphabet hébreu, avec les dénominations usuelles qu'elles ont en français. Cinq de ces lettres (kaph, mem, nun, phé et tzadé) s'écrivent différemment lorsqu'elles figurent en finale dans un mot : ces graphies spéciales sont indiquées. Dans une troisième colonne figurent les valeurs guématriques simples qui correspondent aux lettres ; enfin, dans une dernière colonne, sont présentées les manières dont nous rendrons, par l'alphabet latin, les lettres de l'alphabet hébreu. L'hébreu ne possède que trois voyelles, aleph, vav et yod, et encore ne saurait-on leur faire correspondre en français des voyelles bien déterminées. Ainsi, aleph peut correspondre à A ou à E ; yod a quelquefois valeur de consonne (comme le Y français) ; quant à vav, il se transcrit tantôt comme un 0 ou un 0U, et tantôt comme un V ou un W. Pour faciliter la lecture des mots hébreux, de savants kabbalistes, les massorètes, ont inventé assez tardivement des signes qui affectent les lettres classiques et disent la manière dont il faut les prononcer ; mais nous ne tiendrons pas compte de ces signes dans notre étude, et nous ne parsèmerons pas notre texte de mots écrits en hébreu. Nous leur substituerons des ensembles de lettres latines, en veillant à distinguer, comme le montre le Tableau nº 30, le teth (T) du thau (Th) et le samek (S) du shin (Sh). Le phé, en raison de son aspiration. sera rendu par Ph ; le cheth (consonne ignorée en français, mais que l'on trouve en allemand, en espagnol et en grec) par Ch ; le ain par le signe de l'apostrophe ('); le tzadé par Tz. Quant au vav, nous le transcrirons, selon les cas, par 0, ou par OU, V ou W.

( :

Revenons maintenant aux dix séphiroth. Le tableau n° 31A les regroupe. Dans une première colonne se trouvent les noms en hébreu, avec leur signification en français selon la manière dont habituellement on les orthographie; dans une seconde colonne sont données les lettres avec lesquelles, en hébreu, les noms des séphiroth sont écrits. Ainsi, Kether, la Couronne, la première séphirah, s'écrit au moyen d'un kaph, d'un thau et d'un resch; KThR. La seconde séphirah, Hokmah, la Sagesse, s'écrit au moyen d'un cheth, d'un kaph, d'un mem et d'un hé (ChKMH), etc. La troisième colonne regroupe les valeurs numériques, selon la guématrie, des lettres hébrafques utilisées pour chacune des séphiroth et dans chaque cas, et c'est ici l'essentiel, le total des sommes des valeurs numériques auxièmes est donné. On a donc, comme le montre le Tableau n° 31B:

### TABLEAU Nº 31 A

| 0 9<br>0 9 | כתר     | La Cowenna<br>(Kâther)                      | KAPH, THAU, RESCH                  | 20+400+200             | 620   |
|------------|---------|---------------------------------------------|------------------------------------|------------------------|-------|
| en en      | חכמה    | La Sayise<br>(Hokmah)                       | CHETH, KAPH,<br>MEM. HE            | 8 + 20 , 40 +5         | 73    |
|            | ביב ונ  | li Intellique<br>(Rinek)                    | BETH, YELDA,                       | ž+ 10 +50 +5           | 67    |
|            | 157     | La clémence<br>(Hésad)                      | Cheth, Sameh<br>Paleth             | 8+60+4                 | 72    |
|            | גבורה   | la Riguem<br>(Gueldusch)                    | GIMMEL, BETH<br>VAV. REJCH, HE     | 342+6+200+5            | 216   |
| * - 1      | תפארת   | he Beautil=Mije-<br>Micerel)<br>(tighteeth) | THAU, PHE, ALEPH<br>REJCH, THAV    | 406 + 80 +3 + 200+ 940 | 1-081 |
| 1          | กรา     | La Victoria<br>(Netzah)                     | NUN,TSABE<br>EHETH                 | 50+50 +8               | 148   |
|            | 77;7    | ha Honnem Loub<br>Weatown<br>(Hod)          | HE, VAV. JALETH                    | 5+6+4                  | 15    |
|            | יפור    | La Fonde ment<br>Lyelod)                    | YOD, SÄMEK , VAV<br>DALETH         | 10 + 60 + 5 + 4        | 80    |
|            | מולכות. | h Ryaning<br>(Malkuth)                      | MEM , LANGD ,<br>KAPH , VAU , THAU | 40 + 30 1 50 + 6 + 400 | 496   |

2868

Genouble 2868
Siscinde les
where aliments:
124.28 = 4×7
ei GR = 4×17

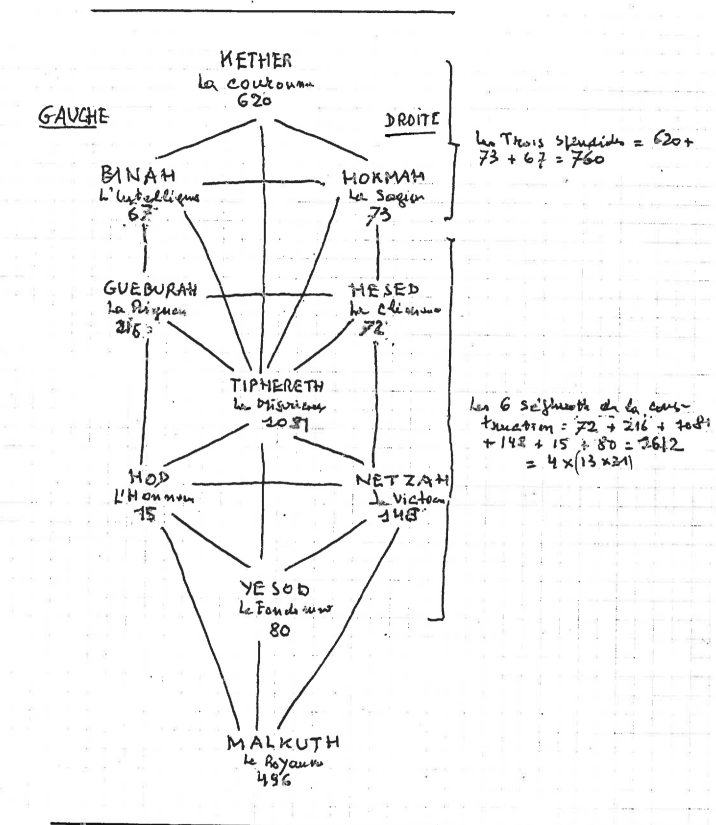
Kether 620 Hokmah 73 Binah 67 Hesed 72 Guebourah: 216 Tiphereth: 1081 Netzah 148 Hod 15 Yesod 80 Malkuth 496 TOTAL 2868

Nous devons faire remarquer que la Kabbale paraît incertaine sur les noms hébreux correspondant à ce que nous avons appelé ici la Clémence et la Rigueur. Celle-ci, par exemple, est quelques fois rendue par Dîn, le Jugement. Toutefois, Hesed et Guebourah sont les termes les plus fréquemment employés. On les trouvera notamment chez Vulliaud (Kabbale juive, tome I, pp. 517 et 518), chez Warrain (Théodicée de la Kabbale, p. 20), ainsi que chez d'autres auteurs estimés. Il s'agit bien de la Clémence et de la Rigueur qui s'équilibrent, celle-là couvrant celle-ci et l'emportant sur elle, ce qui nous vaut Tiphereth, la Miséricorde divine, - bien que le mot Tiphereth doive être traduit par Harmonie (ou Beauté). Mais les kabbalistes s'accordent à assimiler l'harmonie à la miséricorde. Rappelons que le nombre guématrique de la miséricorde (RChM) est 248 (1) mais que la miséricorde divine est signifiée par le nombre royal 13. En effet, le nombre du mot "roi" (MLK) est 90 et nous avons :

 $\frac{13}{143}$  = 0,909090 ; 909 + 090 = 999 ; 909 - 090 = 819 = 7 x 133 ; 909090 = 777 x 1170 = 777 x (9 x 130) = 777 x 90 x 13,

ce qui nous renvoie à notre nombre de départ. Le grand résidu 130 est eurythmologiquement équivalent à 13 ; c'est donc un grand résidu parfait.

<sup>(1)</sup> Cf. même chapitre, art. 2, 4(a).



TOTAL DES 10 SEPHIROTH: 2868

Lo. figure et lelle que se divoit et sa ganche considerat à la choise et à la paiche de Cobjervaten - 1872:

- indicit : 32 voies de la lagra, 35 featraitique la Chemente et 248 baicifles affirementif.

- à gauch : 50 farte de lunione (Bireal), 35 propriétes de la Riquer at 365 fercettes régentife En tout: 548 + 365 = 613 braccepte de la Lor

# DES NOMBRES GUEMATRIQUES AUX NOMBRES RESIDUELS

KETHER = 620 // 620 = 4,395 664 // 335 + 664 = 997/(664-335-7-4)

HOKMAH = 73 // 73 = 0,51048) // 510+489 = 99//510-489=7×3.

510489 = 777 × 657 = 777 × (9×73)

BINAH = 67 /1 67 = 0,418531 /1 468 + 531 = 333 // 531-468=729 468521 = 777 × 603 = 777 × (3×67)

HESED = 72 / 72 = 0,503496 / 503+496-7.
503496= 777 × 648 = 777 × (9=72)

GUEBURAR = 216 // 216 =: 1, 510489 // 510 + 489 == 329/510-48) = 7×3

510489 = 777 × 657 = 777 × (5×73)

1PHERETH = 1081 // 1081 = 7,559440 // 559 + 440 = 959//559-490=7-17
559440 = 777 = 720 = 777 × (9 × 80)

NETZAH = 148 / 148 = 4, 034 965 // 034 + 965 = 95/ 1965-034=7×133 034 965 = 797 × 45 = 777 × (9×15)

+100 = 15 1 15 = 0,464895 1/ 204+895 = 999// 895-104-74/3 204895 : 777 × 135 = 777 × 19×15)

 $\frac{7/E(0.0)}{559440} = \frac{80}{143} = 0,559440 // 559.440 = 38 //559.440 = 727$   $559440 = 777 \times 720 = 777 \times (9 \times 80)$ 

MALKUTH: 496 / 456 = 3, 468 531 / 468 + 531 = 999/531-468=349

dent

( 5

- Notre affaire est maintenant d'examiner chacun des dix nombres guématriques correspond aux dix séphiroth à la lumière de 143 et de 777. Comme le lecteur est déjà bien au courant de cette méthode, nous rassemblons les calculs en un tableau unique le Tableau n° 32. Je me permets d'inviter le lecteur à examiner ce Tableau avec la plus grande attention. Il constatera que partout où le nobre guématrique est plus petit que 143, le petit résidu (division par 9 du grand résidu, lequel est le quotient de la division par 777 du sizain) renvoie au nombre guématrique. C'est ce que l'on voit dans le cas d'Hokmah, de Binah, de Hesed, de Hod et de Yesod. Ailleurs, le petit réside ne renvoie pas au nombre guématrique dont il procède. Parce que le nombre guématrique est plus grand que 143. Voyons cela de plus près ;
- (a) <u>Kether</u> = 620; son petit résidu est 48 et non 620. C'est qu'il faut déduire de 620 quatre fois 143, soit 572. La déduction faite, il reste 48, qui est le petit résidu.
- (b) <u>Guebourah</u> = 216; sont petit résidu est 73, parce que nous devons déduire de 216 une fois 143, ce qui donne 73.
- (c) <u>Tiphereth</u> = 1081. Il faut ici déduire 7 fois 143 (= 1001), ce qui donne 80, le petit résidu indiqué.
- (d) <u>Netzah</u> = 148. Déduisons 143, il vient 5, le petit résidu qui figure dans le tableau.
- (e) Malkuth = 496. A déduire 429 (= 3 x 143), ce qui donne le petit résidu 67.

Je ne pense pas que pour autant fra remplacer es nombres guématriques du Tableau nº 32 par contenu.

CONTROL OF THE PROPERTY OF THE

(remore)

le cas de <u>Kether</u>. Son nombre guématrique est 620 et nous avons, en divisant par 143, le nombre 4,335664, avec 335664 = 777 x 9 x 48. Si nous remplaçons 620 fax

48, nous mons auron -

 $\frac{48}{143} = 0,335664$ 

que nous aurons, de cette façon, de le nombre de Kether, qui est 620 et non 48.

620 - (4×143), OM & die bar

dem 1

somme des petits résidus. La première est 2868, la seconde est 580. Ces deux nombres ont le même sizain:

$$\frac{2868}{143} = 20,055944$$

$$\frac{580}{143}$$
 = 4,055944,

12 055944 est le produit de 777 par 72. Ce dernier nombre est le double de 36, 22 nombre cyclique. Par librari (72 est aussi le nombre guématrique de Hesed, la Clémence, et le tiers de 216, nombre guématrique de Guebourah, la Rigeur.)

Avant d'analyser par 143 et 777 les nombres guématriques de quelques noms hébrafques, surtout divins, il convient d'appliquer la méthode aux nombres 143 et 777 eux-mêmes, en négligeant, pour être brefs, les facteurs 11 et 13 (du moins pour le moment) qui divisent 143, et les facteurs 3, 37 et 7 qui divisent 777. (Nous reparlerons de 7 plus loin.)

D'abord le nombre 143. Divisé par lui-même, il donne l qui, divisé par 777 donne 0,001287. L'élément à droite de la virgule n'est pas un sizain face.

O01 + 287 ne donne pas 999 et 287 - 001 n'est pas divisible par 7. Le nombre 001287 n'en est pas moins remarquable :

$$001 + 287 = 2 \times 12^2 = 8 \times 36$$
;  
 $287 - 001 = 2 \times 143$ .

Enfin:

$$001287 = 9 \times 143$$

10. Ensuite, le nombre 777 qui, divisé par 143, donne 5,433566. Ici, c'est bien à un sizain que nous avons affaire, puisque 433 + 566 = 999 et 566 - 433 = 7 x 19. Le sizain tout entier est divisible par 777, le quotient étant 558 = 9 x 62. Et 62 équivaut eurythmologiquement à 620, qui est le nombre de Kether. Notons que, d'un autre côté, divisé par 143, le nombre 62 donne 0,433566 qui est précisément le sizain de 777 divisé par 143. Par conséquent, nous nous trouvons dans un cercle. 433566 divisé par 143 donne 30969. Or :

$$30969 = 31 \times 999$$

et 31, anagramme de 13, est la moitié de 62. Il est à noter, en outre, que 030969 est une anagramme de 006993, le sizain de 1 divisé par 143, comme nous l'avons vu plus haut, à la section 4 de cet article. On peut encore remarquer à propos de ces nombres essentiel;

quelque chose d'

$$030969 - 006993 = 23976 = 36 \times 666$$

666 étant le triangle de 36 ; et que :

$$030969 + 006993 = 37962 = 57 \times 666$$

Le nombre 37962 est d'ailleurs une anagramme de 23976.

Quant au rapport de 006993 à 030969, il donne un sizain imparfait, car la différence des deux demi-sizains n'est pas divisible par 7, bien que leur somme soit 999:

$$\frac{030969}{006993} = 4,428571,$$

est que ¿ scindant 428 3/1 un deux deni- d'ans :

La conclusion à tirer de ces brèves analyses est que les nombres 36, 143, 666 et 777 sont intimement liés. A ces nombres, il faut encore ajouter 57 et 153; car le nombre 57, divisé par 143 donne le sizain:

$$398601 = 777 \times 513$$

513 étant une anagramme bien connue de 153.

11. Puisque 143 = 11 x 13, voyons ce qu'il en est de ces deux nombres (1). Quant à 11 et à ses multiples simples traités par 143 et 777, ces nombres présentent une régularité algorithmique remarquable, comme le montre le tableau cidessous, que nous ne commenterons pas autrement.

$$\frac{11}{143} = 0,076923 ; 923 - 76 = 7 \times 121 = 7 \times 11^{2} ;$$

$$076923 = 777 \times 99 = 777 \times (9 \times 11).$$

$$\frac{22}{143} = 0,153846 ; 846 - 153 = 7 \times 99 ;$$

$$153846 = 777 \times 198 = 777 \times (9 \times 22).$$

$$\frac{33}{143} = 0,230769 ; 769 - 230 = 7 \times 77 ;$$

$$230769 = 777 \times 297 = 777 \times (9 \times 33).$$

$$\frac{44}{143} = 0,307692 ; 692 - 307 = 7 \times 55 ;$$

$$307692 = 777 \times 396 = 777 \times (9 \times 44).$$

<sup>(1)</sup> Le lecteur se souviendra que ll = 5 + 6 est le nombre de l'union du ciel et de l terre. Voyez chap. 4, article 3, section 4(b). Les multiples simples de ll sont à remarquer : il y a 22 lettres dans l'alphabet hébraïque et 22 "canaux séphirothiques"; le Christ a été crucifié à l'âge de 33 ans ; selon la science des lettres arabes, 66 est le nombre d'Allah et de Adam wa Hawâ (Guénon, Croix, p. 31, avec la note 2); comme nous l'avons signalé, 77 est donné par la Genèse (Lamek sera vengé 77 fois); enfin, dans l'ésotérisme musulman, les noms d'Allah sont au nombre de 99.

$$\frac{55}{143} = 0,384615 ; 615 - 384 = 7 \times 33 ;$$

$$384615 = 777 \times 495 = 777 \times (9 \times 55).$$

$$\frac{121}{143} = 0,846153 ; 846 - 153 = 7 \times 99 ;$$

$$846153 = 777 \times 1089 = 777 (9 \times 121).$$

Les petits résidus croissent régulièrement de 11 à 121. Quant aux différences des demi-sizains, elles sont toutes des multiples de 7, le multiplicateur étant successivement 121, 99, 77, 55, 33, 11, 11, 33, 55, 77, 99.

Passons au nombre 13:

$$\frac{13}{143} = 090909 ; 909 - 090 = 7 \times 117 ;
090909 = 777 \times 117 = 777 \times (9 \times 13).$$

$$\frac{26}{143} = 0,181818 ; 818 - 181 = 7 \times 91 ;
181818 = 777 \times 234 = 777 \times (9 \times 26).$$

$$\frac{39}{143} = 0,272727 ; 727 - 272 = 7 \times 65 ;
272727 = 777 \times 351 = 777 \times (9 \times 39).$$

$$\frac{169}{143} = 1,181818 ; 818 - 181 = 7 \times 91 ;
181818 = 777 \times 234 = 777 \times (9 \times 26).$$

Ici encore nous nous abstiendrons de tout commentaire, confiant au lecteur intéressé le soin d'analyser cette suite d'algorithmes. Nous laisserons même de côté le traitement des nombres qui divisent 777. Nous indiquerons seulement que ll1 divisé par 143 donne le sizain 776223, lequel nombre, divisé par 777, donne 999. Il y aurait évidemment toute une étude systématique à faire, à partir des trois nombres qui sont les facteurs de 777, ainsi qu'à partir des nombres qui sont les produits de deux de ces facteurs; mais nous pensons en avoir dit assez pour inciter le lecteur curieux à des recherches plus approfondies.

Nous ne traiterons aussi que fort brièvement les nombres cycliques des deux genres, - 12, 36, 216, 360, 432, 2160, 25920 d'une part, 7, 17, 51; 153, 306, 2142 et 25704 d'autre part. Nous nous bornerons à quelques remarques ayant d'ailleurs déjà, plus haut, analysé les deux Grandes Années solaires par 143 et 777.

Le nombre 12, par la différence des deux demi-sizains qu'il produit met en évidence le nombre 17 qui, cependant, appartient aux nombres cycliques du deuxième genre, ce qui établit une relation certaine entre ces deux genres de nombres :

$$\frac{12}{143} = 0,083916 ; 916 - 083 = 7 \times 119 = 7^2 \times 17 ; 083916 = 777 \times 108 = 777 \times (9 \times 12).$$

Une remarque analogue peut être faite à partir du nombre 36 :

$$\frac{36}{143}$$
 = 0,251748; 748 - 251 = 7 x 71,

71 étant l'anagramme de 17. D'autre part :

$$251748 = 777 \times 324 = 777 \times (9 \times 36)$$
.

Le nombre 324 est une anagramme de  $432 = 4 \times 108$ .

Quant au nombre 360, il nous réserve une suprprise :

$$\frac{360}{143} = 2,517482$$
;  $517 - 482 = 7 \times 5$ ;  $517482 = 777 \times 666 = 777 \times (9 \times 74)$ .

On reconnaît que le grand résidu est le nombre de la Bête d'Apocalypse, XIII, 18 (1). Ce nombre est à la fois sinistre et glorieux ; je l'ai signalé dans L'Illumination du coeur (2) et n'y insisterai pas ici. L'occasion nous est donnée toutefois d'analyser 666 qui est le triangle de 36:

$$\frac{666}{143}$$
 = 4,657342; 657 - 342 = 315 = 7 x 45;

et tout en constatant que 45 est le nombre d'Adam (ADM) et que 315 est une anagramme de 153, nous voyons que :

$$657342 = 777 \times 846 = 777 \times (9 \times 94)$$

Le grand résidu 846 est le nombre 648 renversé, ce qui nous renvoie à la grande Année solaire xat production promisée:

$$64800 = 2.5 \times 25920$$

<sup>(1)</sup> Le nombre 666 est donc lié au nombre 360 (et pas seulement à 36, dont il est le triangle). Or nous verrons que 360 est un nombre christique. Cela ne signifie pas que 666 est christique, mais que la "Bête" de l'Apocalypse est l'ennemie intime du Christ.

<sup>(2)</sup> P. 217.

13(b). Du côté des nombres cycliques du second genre, nous enregistrons les algorithmes suivants :

$$\frac{7}{143} = 0,048951 ; 951 - 048 = 903 = 7 \times 129 ;$$

$$048951 = 777 \times 63 = 777 \times (9 \times 7).$$

$$\frac{17}{143} = 0,118881 ; 881 - 118 = 763 = 7 \times 109 ;$$

$$118881 = 777 \times 153 = 777 \times (9 \times 17).$$

$$\frac{153}{143} = 1,069930 ; 930 - 069 = 861 = 7 \times 123 ;$$

$$069930 = 777 \times 90 = 777 \times (9 \times 10).$$

Nous avons rencontré ce nombre 069930 ou simplement 6993 à diverses reprises. Le sizain de 153 divisé par 143 est eurythmologiquement le même que le sizain de 1 divisé par 143; et cela met en évidence l'importance de 153. Pous une le la Crande Année solaire 25704:

$$\frac{2142}{143} = 14,979020 ; 979 - 020 = 7 \times 137 ;$$

$$979020 = 777 \times 1260 = 777 \times (9 \times 140).$$

Première remarque: le sizain 979020 (nous le retrouverons plus tard) est à rapprocher du sizain 020979 que l'on obtient en divisant 432, nombre cyclique du premier genre (432 = 12 x 36) par 143. Seconde remarque: 1260 (anagramme de 2160, grand mois de la Grande Année 25920) est donné également par l'Apocalypse de saint Jean (XII, 6): c'est le nombre de jours durant lesquels la femme est nourrie au désert dans un endroit préparé par Dieu: 1260 représente 2142, nombre d'années qui vont du baptême du Christ à la fin des temps; et la femme, qui est ainsi nourrie dans un endroit du désert choisi par Dieu, est l'Eglise (1). Il y a donc un rapport entre 2142 et 1260, et ce rapport est:

$$\frac{2142}{1260} = 1,7 \rightarrow 17,$$

17 étant la racine triangulaire de 153. C'est donc aussi très délibèrément que Jean, dans son Evangile et dans son Apocalypse offre à notre réflexion les nombres 153 et 1260. D'ailleurs:

$$\frac{1260}{143} = 8,811188 ;$$

$$811188 = 777 \times (9 \times 116) = 777 \times (4 \times 261)$$

le nombre 0261 étant une anagramme de 1260.

(1) C'est aussi durant 1260 "jours" (c'est-à-dire 126 petits cycles de 17 ans, puisque 126 x 17 = 2142) que prophétisèrent les deux témoins, "chandeliers qui se tiennent devant le Seigneur" (Apocalypse, XI, 3 à 11). Qui sont ces deux témoins? Je l'ignore; mais le texte sacré n'interdit pas, même ici, de rapprocher 1260 de 2142, - à la condition, bien entendu, d'admettre que 2142 mesure, en années, les temps christiques de la fin. Peut-être que les deux témoins sont le Christ lui-même sous les espèces du pain et du vin. Mans it le mans de chart de chart de Chart de Mansan-mans de chart de chart de Chart de Mansan-mans de la fin. Peut-être que les deux 12 mans de chart de Chart de Mansan-mans de la fin. Peut-être que les deux 12 mans de chart de Chart de Mansan-mans de chart de chart de Chart de Mansan-mans de la fin. Peut-être que les deux 12 mansat de Chart de Mansan-mans de chart de Chart de Mansan-mans de la fin. Peut-être que les deux 12 mansat de Chart de Mansan-mans de Chart de Mansan-mans de Chart de Chart de Mansan-mans de Chart de C

qui A

Lsaint

On peut encore faire remarquer ce qui suit, et qui n'est pas dénué d'importance :

$$2142 - 1260 = 882 = 7 \times 126$$
,  
 $2142 + 1260 = 3402 = 7 \times 486 = 27 \times 126$ .

Or 126 est une contraction de 1260 ; d'autre part 486 est une anagramme de 648, la centième partie du <u>manvantara</u> calculé au moyen de la Grande Année solaire 25920. On voit donc que, par le détour du nombre 2160 donné par l'<u>Apocalypse</u>, les deux genres de nombres cycliques sont étroitement liés.

#### III

- Nous allons maintenant examiner les associations de deux ou de plus de deux <u>séphiroth</u>, en observant évidemment ce que nous enseigne la Kabbale à ce sujet.
- (a) <u>Les deux aspects du Verbe "dit" dans le Verbe</u>. Ces deux aspects sont <u>Hokmah</u> et <u>Binah</u> dont les nombres guématriques sont respectivement 73 et 67, ayant pour somme 140.

$$\frac{140}{143} = 0,979020$$

Ce sizain nous est connu : il est donné par 2142 divisé par 143 (quotient : 14,979020). La division du sizain par 777 donne donc 140, comme plus haut. Ou le fait que 140, ou 14, renvoie à 7, nombre sacré, il y a lieu de remarquer que le sizain 097902, divisé par 777, renvoie à 7 et à 126, nombre étudié à la section précédente :

$$\frac{097902}{777} = 126 = 2142 - 1260,$$

comme nous l'avons vu 🔊.

( )

(b) <u>Les trois splendides : Kether, Hokmah, Binah</u>. Nous ajoutons le nombre guématrique de <u>Kether</u>, qui est 620, à 140, et nous avons 760, soit 76 (nous verrons que c'est le nombre <u>d'Elohim</u>) multiplié par 10 (nombre neutre).

$$\frac{760}{143} = 5,314685$$
 $314685 = 777 \times (9 \times 45).$ 

Le nombre guématrique d'Adam (ADM) est 45. Ce que nous voyons ici est bien qu'Adam a été créé à l'image de Dieu, Unit absolu de bien l'orform divises

(c) Clémence, Rigueur et Miséricorde. La Miséricorde harmonise la Clémence et la Rigueur, lorsque celle-ci est couverte par celle-là. Les séphiroth auxquelles nous avons affaire sont Hesed, Guebourah et Tiphereth (Harmonie) dont les nombres guématriques respectifs sont 72, 216, 1081, - au total 1369, qui est exactement le carré de 37, lequel a pour sizain: 258741 = 777 x 333; et l'on remarquera que 258741 est une anagramme de 142857, donné par la division de l par 7. Le calcul nous conduit au petit résidu 82, double de 41. Mais, jusqu'ici, nous ignorons la signification de ce nombre. Ajoutons que 216 = 3 x 72 et que ces deux nombres sont des multiples de 36/11.

ountre

(d) <u>Les six séphiroth "de la construction"</u>. C'est par ces six que le Royaume, <u>Malkuth</u>, est établi. Les <u>séphiroth</u> ici engagées sont <u>Hesed</u> (= 72), <u>Guebourah</u> (= 216), <u>Tiphereth</u> (= 1081), <u>Netzah</u> (= 148), <u>Hod</u> (= 15) et <u>Yesod</u> (= 80). Au total : 1369 + 243 = 1612 :

$$\frac{1612}{143} = 11,272727 ;$$

$$272727 = 777 \times 351 = 777 \times (9 \times 39).$$

Nous l'avons déjà dit : 351 est une anagramme de 153. Ce nombre est, par excellence, celui de la "construction". Nous entendons par là que le Verbe (Binah) a opéré la création seconde (Malkuth) (la re-création après le Déluge de Noé) par le nombre moteur 153, qui nous est donné ici sous la forme 351 (grand résidu).

### (e) Les trois colonnes verticales.

- A droite: Hokmah (= 73), Hesed (= 72) et Netzah (= 148). Total: 293. Le sizain est MANNAXKANAXXX 048951 = 777 x (9 x 7).
- A gauche: Binah (= 67), Guebourah (= 216) et Hod (= 15). Total: 298. Le sizain est 069930 (que nous avons déjà rencontré) = 777 x (9 x 10).
- Au centre: Kether (= 620), Tiphereth (= 1081), Yesod (= 80) et Malkuth (= 496). Total: 2277. Le sizain est 923076 = 777 x 1188. Ce qu'il y a lieu de remarquer ici est que la colonne centrale aboutit directement à Aîn-soph, dont le nombre est 207. Or 2277 est le produit de 207 par 11. Et 11 est, comme nous le savons, le nombre de l'harmonie du ciel et de la terre.

#### (f) Les deux obliques.

- D'Hokmah à Hod, par <u>Tiphereth</u>: 73 + 1081 + 15 = 1169. La division de ce nombre par 143 donne 8,174825; et 174825 = 777 x 225 = 777 x  $(9 \times 5^2)$ .

<sup>(1)</sup> Nom sevous divisé 37 par 143 et nom avous about à 41. Mais d'A cividenment 1369 qu'il fallait delight var 143, a qui donne le sizain:
573426=777 × 18 × 41.

- De <u>Binah</u> à <u>Netzah</u> par <u>Tiphereth</u>: 67 + 1081 + 148 = 1296. Ce nombre frappe notre attention puisque, multiplié par 10, il donne la moitié de 25920, Grande Année solaire première. Arrêtons-nous ici un instant:

$$\frac{1296}{143} = 9,062937 ; 937 - 062 = 875 ; 875 = 7 \times 5^{3} ;$$

$$062937 = 777 \times 81 = 777 \times 9^{2}.$$

La somme des obliques nous détourne de la considération de la Grande Année solaire première pour nous ramener à celle de la Grande Année solaire se-conde : 1169 + 1296 = 2465. Or :

$$\frac{2465}{143} = 17,237762$$
;  $762 - 237 = 7 \times 75$ ;  $237762 = 777 \times 306$ .

Ce nombre, nous le savons aussi, est le double de 153, le septième de 2142, une anagramme de 360.

(g) <u>Le Tétragramme sacré YOD-HE-VAV-HE</u>. Il a pour nombre 026, anagramme de 620, nombre guématrique de <u>Kether</u> (le Père <u>dit</u> dans le Verbe).

$$\frac{26}{143} = 0,181818 ; 818 - 181 = 7 \times 91 = 7^2 \times 13 ;$$

$$181818 = 777 \times 234 = 777 \times (9 \times 26).$$

Le grand résidu 234 est une anagramme de 432 = 12 x 36. Il faut aussi remarquer que la Kabbale, qui n'ose prononcer le Tétragramme sacré, parce qu'il recèle en luivle mystère de l'Incarnation du Verbe (Binah) par l'opération du Saint-Esprit (Tiphereth), et de la rédemption de la création (Malkuth), le divise cependant en deux noms divins. Le premier est Yah (YOD et HE) qui désigne le Verbe sous ses deux aspects et que l'on retrouve dans Alleluia (Loue le Seigneur). Le nombre guématrique de Yah est 15, celui-là même de Hod. Rappelons donc que :

$$\frac{15}{143}$$
 = 0,104895; 895 - 104 =  $7^2$  x 17; 104895 = 777 x (9 x 15).

Cet algorithme nous renvoie à 135, anagramme de 153, car  $9 \times 15 = 135$ .

L'autre nombre divin tiré du Tétragramme est VAV-HE (<u>Tiphereth</u> et <u>Malkuth</u>) qui a ll pour nombre guématrique. Nous renvoyons donc le lecteur à notre analyse faite plus haut du nombre ll, harmonie du ciel et de la terre. Ce sur quoi il faut attirer spécialement l'attention est que 15 + 11 = 26, c'est-à-dire, nous l'avons d'ailleurs déjà fait remarquer, le nombre guématrique de <u>Kether</u>, le Père dit dans le Verbe. D'un autre côté, puisque VAV correspond à <u>Tiphereth</u> et le second HE du Tétragramme à <u>Malkuth</u>, nous sommes conduits à faire la somme des nombres guématriques de ces deux <u>séphiroth</u>, laquelle somme est 1577:

$$\frac{1577}{143} = 11,027972 ; 972 - 027 = 7 \times 135 ;$$

$$027972 = 777 \times (9 \times 4) = 777 \times 36.$$

(

Le nombre 36 ou 036 équivaut eurythmologiquement au nombre circonférenciel 360, dont une anagramme est 306 (= 2 x 153). Si maintenant nous faisons la somme des quatre nombres guématriques des quatre séphiroth qui correspondent aux quatre lettres YOD, HE, VAV, HE du Tétragramme, nous aurons :

 $73 + 67 + 1081 + 496 = 1717 = 17 \times 101 = 101 \times \frac{153}{9}$ mais nous aurons surtout aussi :

$$\frac{1717}{143} = 12,006993$$

c'est-à-dire que nous retrouvons le sizain de l divisé par 143. Nous pouvons conclure de là que les quatre séphiroth désignées par les quatre lettres du Tétragramme expriment en fait l'union théocosmique, l'unité parfaite de la création unie à Dieu :

$$\frac{1}{143} = 0,006993,$$

$$\frac{1717}{143} = 12,006993.$$

(h) Nous l'avons répété à diverses reprises. Hokmah. la Sagesse. est tournée vers Kether, le Père, tandis que Binah, l'Intelligence (créatrice) est tournée vers Malkuth (le Royaume), produit de l'activité des six séphiroth de la construction. Nous aurons donc : (9) une part, 73 + 620 = 693;

$$\frac{693}{143}$$
 = 4,846153 ; 846 - 153 = 7 x 99.

Il faut admirer ici que  $846 - 153 = 73 + 620 = 7 \times 99$ . Et est-il besoin, une nouvelle fois, de gloser sur les nombres 153 et 846 ? Voyons plutôt que : 846153 = 777 x 1089 = 777 x (9 x  $11^2$ ).

D'autre part (<u>Binah</u> et <u>Malkuth</u>), 67 + 496 = 563 :

$$\frac{563}{143} = 3,937062 ; 937 - 062 = 7 \times 5^3 ;$$

$$937062 = 777 \times 1206 = 777 \times (9 \times 134) (2).$$

Remarquons que le grand résidu 1206 (dont nous connaissons les anagrammes), soit 2 x 603, nous renvoie à la somme des deux grands résidus des nombres guématriques de Binah et de Malkuth, lesquels grands résidus sont l'un et l'autre 603 (voir Tableau nº 32). Malkuth, - la création, - n'existe que parce que Binah, - le Verbe, - y est incarné et lui insuffle l'Esprit-Saint. Ainsi il existe, comme nous le voyons en deux occasions, une étroite relation entre Binah et Malkuth, la Shekinah d'en haut et la Shekinah d'en bas.

<sup>(1)</sup> on formal air and 134 of un anagrans de 143.

(i) Les cinq séphiroth qui entourent Tiphereth. Ce sont Hesed (= 72), Guebourah (= 216), Netzah (= 148), Hod (= 15) et Yesod (= 80).

Tiphereth est au centre de cette couronne de séphiroth, et Tiphereth est tout à la fois l'Harmonie, la Miséricorde, - et aussi l'Esprit-Saint dit dans le Verbe.

$$72 + 216 + 148 + 15 + 80 = 531$$

anagramme de 153. Analysons ce nombre:

$$\frac{531}{143}$$
 = 3,713286;  
713286 = 777 x 918 = 777 x 6 x 153 = 777 x 3 x 306.

La Kabbale nous apprend qu'il y a 32 voies du côté de la Sagesse (<u>Hokmah</u>) et 50 portes du côté de la Lumière, c'est-à-dire de <u>Binah</u>. Elle nous dit aussi que la Clémence et la Rigueur possèdent l'une et l'autre 35 propriétés; qu'enfin 248 préceptes affirmatifs sont du côté de la Clémence et 365 préceptes négatifs du côté de la Rigueur. Etudions rapidement ces nombres.

# (a) 32 voies de la Sagesse (Hokmah) et 50 portes de la Lumière (l'Intelligence créatrice, Binah)

Procédons comme plus haut, mais en abrégeant nos calculs. D'ur côté :

$$\frac{32}{143} = 0,223776,$$

$$223776 = 777 \times 288 = 777 \times (2 \times 12^{2}).$$

De l'autre :

$$\frac{50}{143} = 0,349650,$$

$$349650 = 777 \times 450.$$

Ces deux groupes d'opérations allant ensemble, nous faisons la somme des deux grands résidus, qui est :

$$738 = 18 \times 41.$$

Que signifie ce nombre? Il est trop tôt pour le dire, mais nous verrons cela au chapitre VI, article l, section 6(b). Notons seulement que le sisin de 738 est 160839 et que par conséquent son grand résidu est 207 = 9 x 23. Avec le nombre 207 mous returneur le chronologie Mohammédaire; et it est kemarquelle que 207 Poit le hembre de l'Abiele (Air-Logh). Notous l'algorithme sui vant que nom respecte le nombre 4 656 de la Gentle.

Lsigain

(---

(b) 35 propriétés du côté de la Clémence, et autant du côté de la Rigueur

$$\frac{35}{143} = 0,244755,$$

$$244755 = 777 \times 315$$

et 315 est une anagramme de 153. Ici encore nous avons, en fait, deux groupes d'opérations, puisqu'il y a deux sortes de propriétés ; nous devons donc chercher le grand résidu de 2 x 315 = 630.

$$\frac{630}{143} = 4,405594,$$

$$405594 = 777 \times 522.$$

Ce dernier nombre est le double de 261, qui est une anagramme de 216. Nous avons déjà rencontré ces nombres et nous les rencontrerons encore. Mais 522 est aussi la moitié de 1044, dilatation de 144 = 12<sup>2</sup>.

(c) 248 préceptes affirmatifs et 365 préceptes négatifs, soit 613 préceptes résumant la loi hébraïque.

Nous a la fois, celui d'Abraham et celui de la Miséricorde (RChM). Quant au nombre 365, à défaut de lui faire correspondre guématriquement un nombre hébrafque, nous pouvons constater qu'il est celui des jours d'une année, en chiffres ronds et, comme nous le verrons plus tard, celui des années du patriarche Henoch. Procédant toujours de la même façon, nous voyons que :

$$\frac{248}{143} = 1,734265,$$

$$734265 = 777 \times 945$$

d'un côté, et de l'autre :

$$\frac{365}{143}$$
 = 2,552447, 552447 = 777 x 711.

Or:

$$945 + 711 = 1656$$

 $\underline{945 + 711 = 1656}.$  Ainsi, les 613 préceptes, tant affirmatifs que négatifs, concernent le <u>Kali-yuga</u> exprimé symboliquement par le nombre 1656. Nous verrons dans une autre partie de cet ouvrage qu'en distinguant l'unité, nous avons :

$$613 = 1 + 612 = 1 + (4 \times 153),$$

C'est donc le nombre 612 plutôt que le nombre 613 que nous devons retenir, ce qui nous renvoie au nombre cyclique 360:

$$\frac{612}{143} = 4,279720 ;$$

$$279720 = 777 \times 360.$$

16(a). Terminons cette revue par l'examen de quelques autres noms, divins ou non, mais en tout cas d'origine vétéro-testamentaire. Pour commencer, analysons le nombre d'Adam (ADM), qui est 45:

$$\frac{45}{143} = 0,314685$$
$$314685 = 777 \times 45.$$

Comme nous l'avons déjà fait remarquer, ce sizain est celui des trois <u>séphiroth</u> "splendides": Adam a été créé à l'image et à la ressemblance de Dieu. Cependant, nous devons distinguer l'Adam suprême (<u>Qadmon</u>) de l'Adam uni à Eve (ChVH) qui vient de lui, et même de l'Adam tel qu'il se présente à nous après la chute. Le nombre d'Adam considéré avant la séparation des sexes, donc d'Adam androgyne, d'Adam suprême (ADMQDMON) est 245:

$$\frac{245}{143}$$
 = 1,713286

(:

 $713286 = 777 \times 918 = 777 \times (6 \times 153) = 777 \times (3 \times 306)$ .

Le sizain 713286 est celui des <u>séphiroth</u> de la construction moins, toutefois, <u>Tiphereth</u>, l'Harmonie, la Miséricorde. Que devons-nous conclure de cela ? Que, du point de vue des Ecritures vétéro-testamentaires qui concernent principalement l'histoire de l'homme après le Déluge (et même, très particulièrement, à partir d'Abraham), il y avait en cet Adam Qadmon le germe de l'histoire post-diluvienne avec son mélange de bien et de mal. Notre thèse, en effet, est que la Grande Année solaire première (25920 années) mesure les temps antédiluviens, tandis que la Grande Année seconde (25704 années) dont 153 (ainsi que 306) est le moteur, mesure les temps post-diluviens. Ce que nous voyons dans le sizain 713286 est qu'Adam n'est concerné par le nombre 153 (ou 306) que dans la mesure où il recèle en lui le secret des temps post-diluviens, - l'après-Déluge se présentant à nous comme une création nouvelle et le <u>yuga</u> de 6426 (= 3 x 2142) années comme les temps de la rédemption de l'humanité.

16(b). Après la création d'Eve à partir d'Adam Qadmon, - mais avant le péché et avant l'immédiate postérité du couple, - nous ne sommes pas directement en présence d'Adam et d'Eve mais, selon nos Ecritures, en présence de l'Homme (AYSh) et de la Femme (AShH); et ces mots ont respectivement pour nombres 311 et 306 (1). Le nombre 311 de l'Homme donne le sizain 174825 = 777 x 225 = 777 x (9 x 25) : ce grand résidu est celui-là même que nous avons trouvé en étudiant les 35 propriétés de la Clémence et les 35 propriétés de la Rigueur

<sup>(1)</sup> Fabre d'Olivet, dans <u>La Langue hébrafque restituée</u> (op. cit., II, p. 93) fait remarquer que, dans le texte hébrafque le <u>yod</u> a disparu dans le féminin AShH du mot AYSh.

(ce qui fait au total 70 propriétés). Quant au nombre 306, qui est celui d'AShH, nous le connaissons bien. Or nous ferons remarquer qu'après la chute, l'Homme conserve son nom originel d'Adam mais que sa compagne prend alors le nom d'Eve (1) - ChVH, dont le nombre est 19. Nous avons alors le coupe Adam et Eve compte tenu de la particule vav de l'union (= et) nous donne 70:

$$45 + 19 + 6 = 70$$
;

ce qui nous restitue le nombre de départ, lequel est celui des préceptes cléments et rigoureux, 35 + 35. En outre, on voit que 630 est une anagramme de 306 et de 360, et que, d'autre part, ce grand résidu est celui-là même des 70 propriétés : voyez ci-dessus, point b de la section 15 de cet article. Nous pouvons dire qu'il y a 35 propriétés du côté d'Adam (Clémence) et 35 du côté d'Eve (Rigueur), soit 70 au total, le nombre d'Adam et Eve.

16(c). La centième partie du <u>manvantara</u> calculé à partir de la Grande Année solaire 25920 est 648 années. Les Ecritures dissimulent régulièrement ce nombre en le remplaçant par une de ses anagrammes, soit 864, soit 846, soit encore 486. Nous avons vu plus haut par exemple (même chapitre, section 14, point <u>h</u>) que le nombre 693 (<u>Binah</u> et <u>Malkuth</u>) donnait le sizain 846153, où se trouvent unis le nombre moteur 153 à l'anagramme 846 du nombre moteur 648. Une autre anagramme de 648 est 468. Nous trouvons ces deux nombres liés (et liés à 531, anagramme de 153) dans l'algorithme:

$$\frac{648}{143}$$
 = 4,531468 ; 531468 = 777 x 684

et de la sorte, eurythmologiquement, se trouve pleinement justifié l'emploi de 468 comme substitut de 648. Une autre anagramme de 648 est 486. Comment ce nombre peut—il justifier la prétention de remplacer à son tour 648 ? Par le calcul suivant :

$$\frac{486}{143}$$
 = 3,398601 ; 398601 = 777 x 513

et 513 est une anagramme de 153. Tout cela, je l'accorde, ressemble à de la prestidigitation; mais enfin les nombres sont là : 153 et 648, - nombres moteurs des deux Grandes Années solaires, - sont, par le détour de 143 et de 777, <u>liés à leurs anagrammes respectives</u>, de sorte que si ce point est accordé, on peut accorder aussi qu'eurythmologiquement 486 est un substitut de 648 au même titre que 846.

1 Pe

<sup>(1) &</sup>lt;u>Genèse</u>, III, 20.

16(d). Les deux premiers fils d'Adam et d'Eve sont Caîn (QYN) et Abel (HBL) et leurs nombres guématriques sont respectivement 160 et 37. Nous ne devons pas unir Caîn à Abel par la particule  $\underline{vav}$  (= et) parce que Caîn, loin d'être uni à son frère Abel, est son adversaire et qu'il en vient à être son meurtrier. Faisons donc la simple somme : 160 + 37 = 197. Or :

$$\frac{197}{143}$$
 = 1,377622 ; 622 - 377 = 7 x 35 ; 377622 = 777 x 486, anagramme de 648.

Nous voyons donc que si le nombre moteur de la Grande Année solaire première n'est pas donné par Adam, qui donne, lui, le nombre moteur 153, - du moins l'est-il, par le détour d'une anagramme, par le sizain du nombre guématrique de Caîn et d'Abel. A ce sujet faisons remarquer en passant que 486 renvoyant à 648, nous voyons que ce dernier nombre est la quarantième partie de 25920, ce qui conduit à analyser le nombre 40 qui est celui de toute rénovation cyclique par la pénitence ou l'épreuve. Le nombre 648 est la quarantième partie de 25920 de même que le nombre 6426 (le <u>yuga 3 x 2142)</u> est la quatrième partie de 25704. On s'interrogera donc sur le nombre 40, - nombre des épreuves (le Christ a jeuné 40 jours dans le désert, au cours desquels il a vaincu définitivement le démon). Or voici :

$$\frac{40}{143} = 0,279720 ; 720 - 279 = 7 \times 63 = 7^2 \times 9 ;$$

$$279720 = 777 \times 360.$$

Nous verrons plus tard que 360 est un nombre étroitement associé au Christ.

Pour revenir à notre sujet, notons que :

$$-$$
 Abel : 37;  $\frac{37}{143} = 0.258741$ 

$$258741 = 777 \times 333 = 777 \times (9 \times 37) ; \qquad (1)$$

$$-\frac{\text{CaIn}}{143}$$
: 160;  $\frac{160}{143}$  = 0,118881 (sizain de  $\frac{17}{143}$ ); 881 - 118 = 763 = 7 x 109; 118881 = 777 x 153 = 777 x (9 x 17).

Nous pouvons, à propos de Caîn, répéter ce que nous avons dit d'Adam, dont le sizain est 777 x (6 x 153). Caîn, encore qu'il ait répondu à YHVH "qu'il n'est pas le gardien de son frère" (Genèse, IV, 9) sait que son iniquité est trop grande pour être pardonnée. Aussi reçoit-il un signe pour que ne le tue pas quiconque le rencontrerait (Genèse, IV, 15). Ce signe est 153, nombre par lequel('histoire post-diluvienne se déroule aussi à partir de Caîn. Caîn eut donc une postérité

<sup>(1)</sup> Voir plus haut, même article, section 14, point  $\underline{\mathbf{c}}_{\bullet}$ 

Lamek "qui sera vengé 77 fois". Mais aucune chronologie, - qui, si elle existait, serait évidemment purement symbolique, - n'accompagne la succession des descendants de Caîn. Il n'en est pas de même de la postérité de Seth, frère de Caîn et d'Abel, après lequel sont énumérés huit patriarches, dont le dernier est Noé. Nous aurons probablement l'occasion d'étudier la postérité d'Adam par Seth, postérité qui est une figure des temps antédiluviens. En attendant, notons que le nombre guématrique de Seth (ShTh) est 700. Ce nombre nous conduit

$$895104 = 777 \times (9 \times 128) = 777 \times (9 \times 2^7)$$
.

17(a). "Je suis Qui Je suis". AHYH AShR AHYH. C'est le nom divin révélé à Moïse. Guénon nous induit en erreur quand il ramène cette proposition à l'identité "l'Etre est l'Etre" (l). La lettre <u>aleph</u> qui précède deux fois l'élément <u>he-yod-he</u> indique que le verbe "être" est conjugué à la première personne du singulier. C'est donc bien "Je suis qui Je suis" qu'il faut lire. Le nombre guématrique de cette expression souveraine est 543. Le calcul nous conduit au sizain 3,797202:

797202 = 777 x 1026 = 777 x (2 x 513) = 777 x (9 x 114).

Le sizain 797202 est le même que celui de <u>Tiphereth</u> (= 1081) + <u>Malkuth</u> (= 496) soit 1577. (C'est aussi une anagramme de 279720, sizain de 40 divisé par 143).

Les nombres 1026 et 513 sont respectivement des anagrammes de 2160 de 0612

(= 4 x 153) et de 153. aussi une anagramme de 1206, lequel est le grand résidu de <u>Binah</u> + <u>Malkuth</u>, trouvé précédemment. <u>Binah</u> et <u>Malkuth</u> disent le Verbe (la <u>Shékinah</u> d'en haut et la <u>Shékinah</u> d'en bas). Il est inutile, à propos de 513, de répéter ce qui a tant de fois été dit. Notons seulement que :

 $\frac{513}{143}$  = 3,587412 ;  $587412 = 777 \times 756 = 777 \times (9 \times 84) = 777 \times (7 \times 108)$  (nombre cyclique)

17(b). <u>Elohim</u>, ALHYM. Ce plusieur désigne les "énergies divines créatrices", c'est-à-dire le Verbe, <u>per quem omnia facta sunt</u> (y compris les anges). Le nombre guématrique d'ALHYM est 86:

d'un best

(::

au sizain:

<sup>(1)</sup> Symbolisme de la Croix, pp. 127 et suiv.

$$\frac{86}{143}$$
 = 0,601398; 601 - 338 = 203; 601398 = 777 x 774 = 18 x 43.

On rencontre maintes fois dans la <u>Genèse</u> l'expression YHVH-Elohim, ordinairement traduite l'Eternel-Dieu. Le nombre guématrique de cette expression est 26 (YHVH) + 86 (Elohim) = 112 :

$$\frac{112}{143} = 0,783216 ; 783 - 216 = 567 ;$$

$$783216 = 777 \pm 1008 = 777 \times (8 \times 126) = 777 \times (36 \times 18)$$

$$= 777 \times (2 \times 18^{2}).$$

17(c). La Shékinah (ShKYNH) est le Verbe, créateur en haut (Binah) et vivificateur en bas (Malkuth) car le Christ règne dans son Royaume (Malkuth) en prodiguant l'Esprit-Saint: "Il vous est utile que je m'en aille car si je ne m'en vais pas, l'avocat, - l'Esprit-Saint, - ne viendra pas à vous; mais si je m'en vais, je vous l'enverrai" (Jean, XVI, 7) et "Recevez l'Esprit-Saint" (Jean, XX, 22). Le nombre de la Shékinah est 385 (= 5 x 77):

$$\frac{385}{143}$$
 = 2,692307; 692 - 307 = 385= 7×55 = 5×77,

différence remarquable puisqu'elle est le nombre même de la Shékinah. De plus :  $692307 = 777 \times 891 = 777 \times (9 \times 99) = 11 \times 9^{3}$ .

Répétons-le : la Shékinah d'en bas est la gloire de Dieu en ce monde et cette gloire, c'est le Christ Jésus, notre Seigneur. C'est elle qui résidait mystérieusement dans le Saint des Saints du Temple hébreu, à Jérusalem ; et c'est cette gloire qui donne l'Esprit-Saint vivificateur, de sorte que Malkuth, le Royaume, la création, sest, - tout péché étant aboli, - comme une extension (théocosmique) de la Shékinah d'en bas, laquelle est Binah incarnée. Il y aurait immensément à dire sur ce sujet (1) en glosant sur le Gloria in excelsis : "gloire à Dieu au plus haut des cieux et paix sur la terre aux hommes de bonne volonté", - car Shékinah signifie "paix" ; mais nous devons nous limiter. Rappelons seulement la parole du Christ : "Je vous laisse ma Paix, je vous donne ma Paix. Je ne vous la donne pas comme le monde la donne" (2).

18. <u>Jésus et Marie</u>. YShou VAV MRYM. Nous devons tenir compte ici de la particule VAV (= et) parce que Marie est indissolublement unie à Jésus.

(2) Jean, XIV, 27.

( :

<sup>(1)</sup> Le nombre de <u>Malkuth</u>, 496, moins celui de la <u>Shékinah</u>, donne 111. Divisé par 143, ce nombre donne le sizain bien connu 846153 = 777 x 9 x 11<sup>2</sup>.

YShOU a pour nombre 316 qui, divisé par 143, donne le sizain 279720, avec la différence 720 - 279 = 441 = 7 x 63. Or nous avons déjà rencontré le sizain 279720 ou 027972 (1) à trois reprises dans ce chapitre : une première fois en divisant 1577 par 143 (article 14, g, à propos de VAV-HE tiré du Tétragramme sacré YHVH; une seconde fois divisant 612 par 143 (article 15, c, à propos des 613 préceptes; une troisième fois en divisant 40 par 143 (article 16(d). Le nombre 360 est le nombre "circonférenciel" de toute stabilité ou de toute totalité. Il convient amesrément au Christ, le Sauveur universel. Plus étonnant peut-être est le fait que nous retrouvons le sizain 279720 lorsque nous faisons la somme du nombre de YShOU (= 316), du nombre MRYM (Mariam, Marie, = 290) et de la particule <u>Vav</u> (= et) qui indique l'union:

316 + 290 + 6 = 612, anagramme de 216, 1026, 1206, etc.

Or :

 $\frac{612}{143} = 4.279720 ; 720 - 279 = 441 = 7 \times 63 (2),$  et nous avons vu un peu plus haut que  $279720 = 777 \times 360$ . Le plus extraordinaire est encore que le nombre de Marie renvoie eurythmologiquement à 360:

$$\frac{290}{143} = 2.027972 ; 972 - 027 = 7 \times 135 (3) ;$$

$$027972 = 777 \times 36 \longrightarrow 777 \times 360.$$

19. Ce qui justifie la méthode 143/777 appliquée à des nombres guématriques hébraïques, ce sont les résultats auxquels elle conduit, car il est impossible de les mettre tous sur le compte du hasard. En dehors de cela, cette méthode ne s'explique par aucun argument rationnel. Que l'on songe que nous devons admettre au départ qu'à tout lettre de l'alphabet hébraïque correspond guématriquement un certain nombre! Ce seul fait est de nature à frapper de nullité, aux yeux des intelligences strictement rationnelles, les calculs algorithmiques par 143 et 777. Je m'en rends bien compte et ma seule réponse est que l'hébreu est la langue sacrée par excellence (4), une langue d'origine divine qui est telle qu'à

(2) Le nombre 063 est une anagramme de 360 et de 306.

<sup>(1) 027972</sup> est une anagramme simple de 279720. Ainsi nous voyons que :  $027972 = 777 \times 36$ +  $279720 = 777 \times 360$  $307692 = 777 \times 396$ 

Ge dernier nombre a pour anagramme  $936 = 2 \times (13 \times 36)$ .

<sup>(3)</sup> Le nombre 135 est une anagramme de 153.
(4) L'arabe est également une langue sacrée, mais à un moindre degré, si je puis dire, que l'hébreu. L'hébreu est à l'arabe ce qu'Israël est à Ismaël.

chaque mot correspond un certain nombre. La méthode 143/777 s'empare de ce nombre et met en évidence son contenu. Ce qui nous a mis sur la voie de cette sorte d'analyse, ce sont les nombres 7, 77, 777, 153 et donc 17, puisque 153 est le triangle de 17, 666 et donc 36, puisque 666 est le triangle de 36, et 1260, - nombres que l'on trouve soit dans la Genèse, soit dans l'Evangile de saint Jean, et sur lesquels retombent fréquemment les algorithmes soumis à l'attention du lecteur. Bien entendu, je reconnais parfaitement le droit, à quiconque refuse les analyses qui ont été présentées ici, de les tenir pour le produit d'une sorte de délire systématique auquel aucun crédit sérieux ne peut être accordé. Mais je ne crois pas être fou, ni en proie à je ne sais quel délire des nombres, et j'écris pour les gens qui, au-delà d'un rationalisme étroit et étriqué, sont sensibles à la beauté de certains algorithmes et, par conséquent, à leur vérité.

20. J'ajoute que la méthode de déchiffrement par 143 et 777 ne saurait être appliquée à n'importe quel nombre, mais seulement à ceux qui proviennent des Ecritures. D'ailleurs, le nombre des sizains que cette méthode met en oeuvre est très limité, ce qui signifie que les "significations" qu'ils suggèrent sont limitées elles-mêmes. Il y a 142 "significations", pas une de plus, parce qu'il y a 142 sizains, soit deux fois 71 et par conséquent 142 grands résidus, tous divisibles par 9. Et dans ce total de 142 sizains, 71 sont de la forme ABCDEF et 71 de la forme DEFABC. Ici apparaît la liaison étroite qui unit les nombres 143 et 71 que nous avons signalée à diverses reprises : il y a 71 nombres, de 1 à 71 qui, divisés par 143, donnent des sizains ABCDEF divisibles par 777; et il y a ensuite 71 nombres de 72 à 142 qui, divisés par 143, donnent des sizains DEFABC, également divisibles par 777. Les Lois de Manou que nous avons analysées antérieurement nous soufflent ce nombre-clef quand elles nous disent qu'un kalpa comprend 71 x 14 = 994 mahayugas (1): ce nombre 71 n'est pas indiqué dans ce livre par fantaisie ou par hasard. Mais il y a beaucoup mieux encore. correspondant (2) m'écrit que 71 est le nombre obtenu en additionnant les valeurs des lettres arabes Alif, Lam, Mîm qui forment dans cet ordre un "sigle" coranique qui revient en tête de six sourates (II, III, XXIX, XXX, XXXI et XXXII) (3). On s'est souvent heurté à ce mystère. Que signifient ces lettres A, L, M? Un célèbre commentateur do Coran (et d'Ibn 'Arabi), Kâshanî (mort en 730 ou 735/1334-35) écrit ce qui suit : 'L'alif réfère au Soi divin (Dhât Allah) qui est l'initium de l'être (awwal al-wujûd). La lettre lâm réfère à l'Intelligence cosmique appelée Gabril (comme ange de la Connaissance et de la Révélation ) : elle est le milieu ou centre (awsaf) de l'être, qui reçoit l'épanchement du Principe et le déverse jusqu'au dernier échelon de l'être. La lettre mîm réfère à Mohammed qui est le terme de l'être et par qui s'achève le cycle de l'être, l'être rejoignant alors l'initium de son cycle" (4).

(2) Mon fils, Alesandre Allard.

<sup>(1)</sup> Chapitre II, article 2, section lc.

Cette "fin de l'être", c'est l'ômega; elle rejoint l'initium, qui est l'alpha. Or cette fin qui est aussi le commencement est rapporté au Christ en gloire par saint Jean (Apocalypse, I, 8). Si nous suivons Kâshanî dans son exposé, nous sommes donc parfaitement en droit de rapports les lettres A, L, M (et donc le nombre 71) au Christ, qui sera la lettre mîm, la lettre alif étant le Père, le Principe sans principe, l'abîme initial. Alors la lettre lam réfèrera soit à Gabriel, l'ange de l'Annonciation, soit au Saint-Esprit, qui obombra la Vierge Marie. Tout cela devrait être discuté en détail, ce qu'il est impossible de faire ici, en interprétant la révélation mohammedienne (postérité d'Ismaël) à la lumière de la révélation christique (postérité d'Ismaël) à la lumière de la révélation christique (postérité d'Ismaël) à la lumière de la révélation christique (postérité d'Ismaël)

<sup>(1)</sup> Dernière remarque : 143 x 71 = 10153.